
Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

The logic
Heartof

the

Publicada por la Fundación I.S.I.S. (International Study-centre for Independent Search for truth)Nr. 1 | enero 2026

Temas de actualidad a la luz de la Sabiduría Antigua o Teo-Sofía:
la fuente común de todas las grandes religiones del mundo, filosofías y ciencias

Para los buscadores de la verdad

ferciL ®u
el Mensajero
              de la Luz

Simposio 2025
La lógica del Corazón

  • Introducción

• La corriente de Sabiduría y
  Compasión del Corazón
 Cósmico

• ¿Cómo reconocemos los
métodos de trabajo de la
Jerarquía de Compasión?

 • Sé un eslabón en la
 corriente de Sabiduría, 
Compasión y Paz

Acerca de la astrología, parte 3:
Sobre la naturaleza de las
influencias cósmicas

La compasión como mo�vo 
para actuar

Conciencia animal

Por qué esta revista se llama Lucifer

Lucifer literalmente significa Mensajero de Luz   

Cada cultura en Oriente y Occidente �ene sus mensajeros de luz: inspiradores 

que es�mulan el crecimiento espiritual y la renovación social. Es�mulan el 

pensamiento independiente y viven con una profunda conciencia de 

fraternidad.

Estos mensajeros de luz siempre han encontrado resistencia y han sido 

difamados por el orden establecido. Siempre hay personas que no se 

de�enen, se aproximan e inves�gan sin prejuicios su sabiduría.

Para ellos está des�nada esta revista.

“…  el �tulo elegido para nuestra revista está tanto asociado con las ideas 

divinas como con la supuesta rebelión del héroe del Paraíso Perdido de Milton 

…

Trabajamos para la verdadera Religión y Ciencia, en interés de hechos y contra 

la ficción y los prejuicios. Es nuestro deber – asi como las ciencias naturales – 

iluminar los hechos que hasta ahora han estado envueltos en la oscuridad de 

la ignorancia ... Pero las Ciencias Naturales  son sólo un aspecto de la Ciencia y 

la Verdad. 

Las Ciencias del espíritu y de la é�ca, o la teoso�a, el conocimiento de la 

verdad divina, son aún más importantes.”

(Helena Petrovna Blavatsky en el primer número de Lucifer, sep�embre de 

1887)

La Fundación I.S.I.S.
Los siguientes principios son fundamentales en la labor de la Fundación I.S.I.S.:

1. La unidad esencial de toda existencia.
2. Sobre esta base: la hermandad como un hecho de la naturaleza.
3. Respeto por el libre albedrío de todos (cuando se aplica desde esta idea de 

fraternidad universal).
4. Respeto a la libertad de todos para construir su propia visión de la vida.
5. Apoyar el desarrollo de la propia visión de la vida y su aplicación en la 

prác�ca diaria.



El nombre de la Fundación [S�ch�ng] es 
“S�ch�ng Interna�onal Study-Center for 
Independent Search for truth”. Su domicilio 
social se encuentra en La Haya, Países Bajos.
El objeto de la Fundación es formar un núcleo de 
la Hermandad Universal mediante la difusión del 
conocimiento sobre la estructura espiritual de 
los seres humanos y el cosmos,
libre de dogma..

La Fundación se esfuerza por lograr este obje�vo 
impar�endo cursos, organizando charlas 
públicas y otros, impar�endo libros, folletos y 
otras publicaciones, y aprovechando todos los 
demás recursos disponibles.
I.S.I.S. Founda�on es una organización sin ánimo 
de lucro, reconocida como tal por las 
autoridades fiscales de los Países Bajos. A los 
efectos de las autoridades fiscales, I.S.I.S. 
Founda�on �ene lo que se llama el estatus de 
ANBI.

ANBI significa Organización General de 
Beneficios (Algemeen Nut Beogende Instelling).
• Es una organización sin ánimo de lucro, por 

lo que no �ene ganancias. Cualquier 
beneficio obtenido de, por ejemplo, las 
ventas de libros, debe ser u�lizado 
completamente para las ac�vidades 
benéficas en general. Para Fundación I.S.I.S., 
esto se hace difundiendo la Teoso�a. (Nos 
referimos a los estatutos, obje�vos y 
principios para más información.)

• Los miembros de la Junta deben cumplir con 
los requisitos de integridad.

• El ANBI debe tener una propiedad separada, 
por la cual un director o formulador de 
polí�cas  no puede mandar sobre esta 
propiedad como si fuera suya.

• La remuneración de los miembros del 
consejo sólo puede consis�r en un 
reembolso por gastos y asistencia.

I.S.I.S. El número de la Fundación ANBI es 50872.

Editores: 
Barend Voorham,  Henk Bezemer, 
Rob Goor, Erwin Bomas, Bouke van 
den Noort, Nico Ouwehand

Edición final: 
Herman C. Vermeulen

Oficina editorial:
I.S.I.S. Founda�on Blavatskyhouse
De Ruijterstraat 72-74
2518 AV Den Haag
Países Bajos
tel. +31 (0) 703461545
e-mail: 
luciferred@isis-founda�on.org

© I.S.I.S. Founda�on
Nada de lo contenido en esta 
publicación puede ser reproducido o 
divulgado en cualquier forma o por 
cualquier medio, ya sea 
electrónicamente, mecánicamente, 
por fotocopias, grabaciones o 
cualquier otro medio sin el permiso 
previo del editor.

Lucifer®

Colofón Fundación I.S.I.S. 
Las tres Proposiciones fundamentales 
de la Teoso�a
A pesar del gran alcance de las enseñanzas teosóficas, se basan en tres 
proposiciones fundamentales. Para una comprensión adecuada de la Teoso�a, 
es necesario considerarlas cuidadosamente.

La primera proposición fundamental: lo Ilimitado
Un PRINCIPIO Omnipresente, Eterno, Ilimitado e Inmutable, sobre el cual toda 
especulación es imposible, porque trasciende el poder de la concepción 
humana, y sólo podría ser empequeñecido por cualquier expresión humana o 
similitud (…)
Una Realidad absoluta anterior a todo ser manifestado y condicionado.*

Y aunque incognoscible, esta realidad absoluta es el fundamento de toda vida.

La segunda proposición fundamental: Ciclicidad
La Eternidad del Universo in toto como plano sin límites; periódicamente 
“escenario de Universos innumerables, manifestándose y desapareciendo 
incesantemente”, llamados “las estrellas que se manifiestan, y las “chispas de 
la Eternidad”.*

Todos los seres son «chispas de Eternidad» imperecederas, que pasan 
alterna�vamente por fases de vida ac�va y de reposo interior (sueño o 
muerte), en un proceso cíclico incesante.

La tercera proposición fundamental: la unidad esencial de toda 
vida
La iden�dad fundamental de todas las Almas con el Alma Suprema Universal, 
siendo esta úl�ma un aspecto de la Raíz Desconocida; y el peregrinaje 
obligatorio de cada Alma —una chispa de la primera— a través del Ciclo de 
Encarnación, o (de “Necesidad”) conforme a la ley Cíclica y Kármica, durante 
todo el término de aquél. *

La misma Vida Una fluye por los corazones de todo lo que existe. Todo está 
vivo. No hay materia muerta. Por lo tanto, todo es esencialmente igual. Todo 
posee de forma latente las mismas facultades que el todo mayor del que forma 
parte (Alma-Suprema) y despliega gradualmente estas facultades inherentes, 
reencarnándose con�nuamente (segunda proposición). Este crecimiento de la 
conciencia se produce siempre interactuando y es ilimitado (primera 
proposición).

* Fuente: H.P. Blavatsky, La Doctrina Secreta. Volumen I, p. 43-47 (paginación edición 
original).

Para más explicaciones, consulte nuestro si�o web: 
blavatskyhouse.org/about-us/what-is-theosophy/

El nombre de la Fundación [S�ch�ng] es 
“S�ch�ng Interna�onal Study-Center for 
Independent Search for truth”. Su domicilio 
social se encuentra en La Haya, Países Bajos.
El objeto de la Fundación es formar un núcleo de 
la Hermandad Universal mediante la difusión del 
conocimiento sobre la estructura espiritual de 
los seres humanos y el cosmos,
libre de dogma..

La Fundación se esfuerza por lograr este obje�vo 
impar�endo cursos, organizando charlas 
públicas y otros, impar�endo libros, folletos y 
otras publicaciones, y aprovechando todos los 
demás recursos disponibles.
I.S.I.S. Founda�on es una organización sin ánimo 
de lucro, reconocida como tal por las 
autoridades fiscales de los Países Bajos. A los 
efectos de las autoridades fiscales, I.S.I.S. 
Founda�on �ene lo que se llama el estatus de 
ANBI.

ANBI significa Organización General de 
Beneficios (Algemeen Nut Beogende Instelling).
• Es una organización sin ánimo de lucro, por 

lo que no �ene ganancias. Cualquier 
beneficio obtenido de, por ejemplo, las 
ventas de libros, debe ser u�lizado 
completamente para las ac�vidades 
benéficas en general. Para Fundación I.S.I.S., 
esto se hace difundiendo la Teoso�a. (Nos 
referimos a los estatutos, obje�vos y 
principios para más información.)

• Los miembros de la Junta deben cumplir con 
los requisitos de integridad.

• El ANBI debe tener una propiedad separada, 
por la cual un director o formulador de 
polí�cas  no puede mandar sobre esta 
propiedad como si fuera suya.

• La remuneración de los miembros del 
consejo sólo puede consis�r en un 
reembolso por gastos y asistencia.

I.S.I.S. El número de la Fundación ANBI es 50872.

¿Le interesan nuestras 
conferencias?
Véalas en nuestro canal de 
YouTube:

youtube.com/
@theosophicalsociety-tspl



Lucifer no. 1 | March 2025 | 1

N
r. 

1 
| 

en
er

o 
20

26

¿Cómo reconocemos los métodos de 
trabajo de la Jerarquía de 
Compasión?
página 10
Los grandes Sabios trabajan juntos dentro de la 
Logia de Sabiduría y Compasión como ‘los dedos
de una mano’. Su objetivo central es servir a la 
humanidad, espiritual y mentalmente, en el 
largo camino del crecimiento interior. ¿Según 
qué principios trabajan? ¿Cómo saben conectar
con la etapa de desarrollo de los seres humanos? 

Iljitsj van Kessel

Agenda p. 36
» Conferencias los domingos, de enero a junio

Editorial página 2

Simposio 2025
La lógica del Corazón
La corriente de Sabiduría, 
Compasión y Paz
Introducción
página 3
El 14 de septiembre tuvo lugar el simposio 
anual de la Sociedad Teosófica de Point Loma 
(TSPL). Las conferencias apelan directamente 
a la lógica de nuestro corazón espiritual.

Redacción

La corriente de Sabiduría y 
Compasión del Corazón cósmico
página 4
¿Cómo fluye la sabiduría desde el Corazón 
cósmico hacia los corazones espirituales de las 
personas? ¿Qué papel desempeñaron los 
mensajeros espirituales en todo el mundo y a 
lo largo de los siglos? ¿Qué sabiduría trajeron?, 
y ¿coinciden sus mensajes en todo el mundo?

Patricia van Lingen

Sé un eslabón en la corriente de 
Sabiduría, Compasión y Paz.
página 15
¿Cómo podemos cada uno de nosotros 
experimentar el flujo de la Sabiduría y la 
Compasión? ¿Y cómo podemos convertirnos 
en canales de ese flujo? ¿Qué significa eso en la 
práctica?

Mariska Zwinkels

Sobre la naturaleza de las 
influencias cósmicas
Acerca de la astrología, parte 3
página 21
Éste es el tercer artículo de nuestra serie sobre 
Astrología antigua. ¿Qué características tienen 
las influencias del zodíaco celestial, el Sol y los 
planetas sagrados? ¿Y qué se entiende por las 
doce ‘casas’ diferentes? ¿Qué opciones tenemos 
como seres humanos?

Grupo de estudio

Co
nt

en
id

o
 L

uc
ife

r 
—

 e
l M

en
sa

je
ro

 d
e 

la
 L

uz

Preguntas y respuestas   p. 33
»  Conciencia animal

» ¿Existe realmente la inteligencia animal?

La compasión como motivo para  
actuar
página 30
En el turbulento mundo actual, hay protestas y 
acciones diarias contra toda forma de violencia 
y abuso. ¿Qué motiva al activista y qué puede 
hacer para contribuir a un mundo mejor?

Rob Goor

Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

©
 P

rint B
lavatskyhouse 2025

The logic
Heartof

the

http://blavatskyhouse.org


2 | Lucifer nr. 1|enero 2026

Editorial
Vivir desde una perspectiva de fraternidad: ¿cómo hacerlo cuando el mundo que nos rodea parece tan 
centrado en la felicidad individual? Cuando se vive desde el corazón, dedicándose a los demás, es posible 
encontrar incomprensión o incluso oposición. 
No dejes que eso te detenga. Un intento sincero de seguir la lógica de nuestro corazón espiritual siempre 
es apoyado. ¿Por quién? Por nuestros grandes Maestros, miembros de la Jerarquía de Sabiduría y 
Compasión.

Cada intento sincero contribuye a una sociedad más comprensiva y desinteresada, porque evoca una 
respuesta similar, de acuerdo con la ley de causa y efecto. Y cada vez que le das a tu pensamiento un carácter 
compasivo de esta manera, abres tu mente superior a la corriente de inspiración que emana continuamente 
desde los grandes Maestros, los miembros de la Jerarquía de Sabiduría y Compasión.

Debido a que nuestra conciencia no suele estar tan desarrollada, no nos damos cuenta de sus esfuerzos. Sin 
embargo, ellos están ahí. Cada esfuerzo sincero por comprometerte con tus semejantes, con la felicidad de 
los demás sin esperar nada a cambio, es notado, apoyado y alimentado.

Durante nuestro simposio anual, hablamos de esta corriente de Sabiduría, Compasión y Paz que tiene su 
origen en el Corazón Ilimitado del Universo, y es transmitida por todos los grados de la Jerarquía de 
Compasión. Las conferencias ofrecieron una inspiradora explicación de la lógica del Corazón, tras lo cual 
intercambiamos ideas entre nosotros en los talleres. De hecho, nos ayudamos mutuamente a dominar el 
conocimiento teosófico para poder aplicarlo. El texto de estas conferencias se puede encontrar en este 
número de Lucifer, el Mensajero de la Luz.

Continuamos nuestra serie de artículos sobre los fundamentos teosóficos de la Astrología. En este número, 
encontrarán el tercer artículo en el que examinamos la naturaleza de las diversas influencias cósmicas. 
Influencias que, si las manejamos con sabiduría, pueden ayudarnos en nuestros esfuerzos.

¿Cómo van de la mano las enseñanzas teosóficas y la defensa lo que creemos, o la oposición a lo que no 
estamos de acuerdo? En el artículo ‘La compasión como motivo para la acción’, tratamos de descubrir 
cómo un activista teosófico puede contribuir a un mundo mejor.

En este número de Lucifer también analizamos la conciencia animal. ¿Cómo se relaciona su desarrollo con 
el de los seres humanos? ¿Existe realmente la inteligencia animal?

Concluimos con el calendario de actividades. Aquí encontrarás información sobre cuándo y dónde 
podemos trabajar juntos para comprender mejor el mundo y nuestro lugar en él. Ya sea en una conferencia 
o tomando una taza de té durante un café filosófico, el objetivo es siempre el mismo: la fraternidad.

Los editores

Nota: 
La Sociedad Teosófica Point Loma suele celebrar un simposio tanto en neerlandés como en inglés. En este número de 
Lucifer hemos tomado como base para la traducción el simposio inglés. Por lo tanto, no hemos traducido el cartel ‘The 
logic of the Heart’.



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 3

Editores

La lógica del Corazón
La corriente de Sabiduría, Compasión y Paz
Introducción
El 14 de septiembre de 2025, se celebró por ZOOM el simpo-
sio anual de la Sociedad Teosófica de Point Loma (TSPL).
Es interesante detenerse un momento y reflexionar sobre el 
concepto de ‘simposio’, que ya no es tan común. Es una 
palabra muy adecuada para esta reunión anual de la TSPL, 
pero especialmente en lo que respecta al tema de este sim-
posio. Proviene de la palabra griega antigua Symposion y se 
compone de syn-, que significa ‘juntos’ (como en síntesis o 
simpatía), y -posium, que proviene de -posis, que significa 
‘bebida’ del verbo ponen, ‘beber’. En resumen, literalmen-
te: ‘beber juntos’. También se encuentra esta palabra grie-
ga, Symposion, en el título de uno de los diálogos de Platón, 
en el que algunos personajes consumen efectivamente una 
gran cantidad de vino. Pero el término simposio tiene tam-
bién un significado oculto y esotérico, que sin duda Platón 
tenía en mente. Porque no solo se bebe en el sentido ex-
terno, sino sobre todo, las personas beben de una determi-
nada fuente en el sentido interno: la fuente eterna de la sa-
biduría. Y es esto último precisamente lo que queremos  
lograr con nuestros simposios.  
Durante más de seis meses, nuestro grupo de trabajo del 
simposio preparó conferencias y talleres sobre el tema La 
lógica del Corazón – la corriente de Sabiduría, Compasión y 
Paz. Se respondieron las siguientes cuestiones:

• ¿Qué es este Corazón, esta fuente común de
 sabiduría?

• ¿Por qué los distintos mensajeros trajeron la misma
sabiduría una y otra vez?

• ¿Cómo podemos comprender y aplicar esta sabiduría
 en nuestras vidas?

Las conferencias del Simposio fueron especialmente 
inspiradoras. Por eso las incluimos en esta edición de 
Lucifer, con la esperanza de que podamos comprender aún 

mejor la lógica del Corazón y ser más conscientes de la 
Jerarquía de Compasión. Esta jerarquía funciona en 
nuestro mundo como una fuente inagotable de inspiración 
procedente de ese Corazón.
Gottfried de Purucker escribe lo siguiente sobre esta 
Jerarquía de Compasión, con la Gran Logia como su rama 
y sus Maestros en el plano humano:

La vida es una escuela y los hombres son los alumnos de esa 
escuela, y en esa escuela hay maestros. En estas pocas 
palabras se encuentra la clave de toda la situación y la 
política de la Gran Logia.(1)

Ellos están activos en el mundo todo el tiempo. Sus agentes 
están activos siempre y en todas partes. Su influencia es 
siempre para el bien, siempre para la fraternidad, siempre 
para la bondad entre los hombres, siempre para la paz, 
siempre para el progreso y la obtención de una mayor luz, 
siempre para las cosas que dan a los corazones de los 
hombres gran esperanza y valor, y a sus mentes inspiración, 
amor y descanso. Pero éste no es el descanso que es mero 
reposo negativo o sueño; es, por el contrario, el descanso 
que proviene del funcionamiento armónico de todas las 
funciones y facultades de uno: espirituales, intelectuales, 
éticas, vitales y físicas.(2)

Referencias
1. G. de Purucker. The Masters and the Path of Occultism [Los 

Maestros y el Camino del Ocultismo]. 1.ª edición. Point Loma, 
California, Theosophical University Press, 1939, p. 44. 
(Fuente: https://blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-
purucker/the-masters-and-the-path-of-occultism/.)

2. Véase la ref. 1, págs. 10-11.



 4 | Lucifer nr. 1|enero 2026

Patricia van Lingen

La corriente de 
Sabiduría y Compasión 
del   Corazón Cósmico
Bienvenidos a la primera conferencia. 
En ella nos centraremos en los men-
sajeros espirituales a lo largo de la his-
toria que trajeron una verdad más 
profunda a la humanidad. Estos 
mensajeros, también conocidos como 
sabios o maestros, son de todas las 
épocas y se pueden encontrar en todo 
el mundo. Ejemplos de ellos son: el 
Buda, que llevó sus enseñanzas a la 
India, y el sabio Lao-Tsu en China. 
En Occidente, Pitágoras y Platón nos 
son bien conocidos, al igual que Jesús 
el Nazareno y Mahoma en Oriente 
Medio. Pero también en América en-
contramos mensajeros como Quet-
zalcóatl y Manco Cápac. 
Estos Sabios transmitieron el mensaje 
de sabiduría de muchas maneras, 
siempre adaptándose a la cultura y al 
espíritu de la época. Lo hicieron me-
diante símbolos, historias, poemas, 
diálogos y obras de teatro mistéricas, 
entre otras cosas. Siempre con el ob-
jetivo de promover la paz, el entendi-
miento, la armonía y la fraternidad 
universal. Todos estos mensajes han 
dejado una huella indeleble en la his-
toria, hasta tal punto que, siglos des-
pués, aún los conocemos. Es evidente 
que estos mensajes siguen siendo rele-
vantes hoy en día. 
El título de nuestra conferencia, ‘La 
corriente de Sabiduría y Compasión 

del Corazón cósmico’, sugiere que es-
tos mensajes de sabiduría no son solo 
una opinión, sino que hay una fuente 
más profunda detrás de esa sabiduría. 
Esto nos lleva a una serie de pregun-
tas, que exploraremos con más pro-
fundidad en esta conferencia: 
1. ¿Cuál es este mensaje de sabi-  
       duría que traen los mensajeros? 
2. ¿Es cierto que estos mensajes 
        son similares?
3. ¿Por qué se transmiten estos 
        mensajes a la humanidad?
4. ¿Quiénes son los mensajeros y de
       dónde obtienen su sabiduría?
Para responder a estas cuestiones, les 
presentamos una serie de enseñanzas 
de diferentes tradiciones, y citas de 
distintos mensajeros. Examinaremos 
en qué medida coinciden, y si pode-
mos reconocerlas en nuestro propio 
mundo de experiencia.

¿Cuál es este mensaje de 
sabiduría?
Comenzamos con la primera pregun-
ta: ¿Cuál es ese mensaje de sabiduría 
que traen los mensajeros? Además, 
examinaremos el significado más pro-
fundo que subyace en él. 
En general, vemos que los mensajeros 
presentan siempre una serie de ideas 
esenciales, pensamientos fundamen-
tales que elevan nuestro pensamiento 

Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

The logic
Heartof

the

http://blavatskyhouse.org


Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 5

cotidiano a una realidad más elevada y a una comprensión 
más profunda de la Vida. Al hacerlo, invariablemente nos 
invitan a pensar en ello de forma independiente, a exami-
nar si el mensaje resuena con lo que tú mismo consideras 
correcto, justo y lógico. Solo entonces, después de haberlo 
examinado nosotros mismos y haber descubierto que la 
idea satisface nuestro corazón y nuestra mente, podemos 
aceptarla como verdadera. Éste es un proceso que debe 
producirse dentro nuestro, porque las verdaderas percep-
ciones siempre provienen del interior.

Ilimitado
La primera idea fundamental importante que encontramos 
en todas las tradiciones es la infinitud. 
Platón lo llama Apeiron, los budistas Súnyatq, y en el Popol 
Vuh de América se le llama el Gran Mar del Espacio. Lao 
Tsu se acerca a ello con EL TAO y los cabalistas caldeos con 
Ein Sûph. (1) En el islam, esto es Alá, considerado como 
inefable y omniabarcante. (2)

¿Qué se puede decir al respecto? Que existe un PRINCIPIO, 
como lo llama H. P. Blavatsky, ilimitado, incognoscible, 
inmutable y eterno. En los Upanishads, se le llama Para-
brahman, el ‘TODO supremo’, el espíritu y el alma siem-
pre invisibles de la naturaleza, inmutables y eternos, [que] 
no pueden tener ningún atributo.(3)

Lo ilimitado nunca puede ser comprendido por nuestra 
mente humana limitada. Y, sin embargo, este principio 
nos es transmitido por los Sabios, ya que, aunque incog-
noscible en su esencia, es la raíz de la Vida Una, de la que 
todos los seres forman parte. 
El estoico y emperador romano Marco Aurelio nos dice a 
este respecto que el universo es UN gran organismo vivo. (4)

La idea central que podemos extraer de estas citas es que 
existe una vida ilimitada de la que todos los seres forman 
parte. En otras palabras, la misma Vida Una late en todos 
los seres; es la esencia de todas las cosas. Todo está vivo.

Cada ser lleva lo ilimitado dentro de sí mismo
De una idea básica surgen varias ideas relacionadas, como 
nos enseñan los sabios. Si existe una Unidad ilimitada, no 
podemos estar fuera de ella. Debemos formar parte de ella 
y, por lo tanto, llevarla dentro de nosotros mismos.
Por lo tanto, el poeta persa Rumi nos dice: ‘No eres una 
gota en el océano, eres todo el océano en una gota’.(5) El 
Chhhndogya Upanishad enfatiza: ‘Tat twam asi’, Tú eres 
Eso.(6) No estás separado de la realidad cósmica, tú eres esa 
realidad, eres esencialmente lo ilimitado. El filósofo griego 
Heráclito enseña que el hombre es un reflejo de todo el 

cosmos. Todo lo que existe a gran escala también está pre-
sente en cada ser humano.(7)

La diversidad que vemos consiste en los muchos aspectos 
de la Vida Una. Cada ser – humano, animal, árbol, planeta 
– es una expresión única de esto. Es como si todos fuéra-
mos notas de la misma melodía, u olas del mismo océano.
En otras palabras: al ser una expresión, una parte insepara-
ble de la Vida Cósmica Una, cada ser lleva todas las posibi-
lidades dentro de sí mismo. El mensaje clave aquí es que, 
en esencia, somos un núcleo espiritual o Corazón, y que 
este núcleo es nuestro vínculo con la Vida universal Una. 
H. P. Blavatsky llama al núcleo espiritual de cada ser una 
‘Chispa de la Eternidad’ o ‘Mónada’.(8)

Creciendo juntos en armonía: la escalera de 
la vida
¿Qué ocurre con todas las entidades? ¿Permanecerán todas 
ellas iguales dentro de esta unidad? No, si somos una parte 
inseparable de la Unidad ilimitada, debemos tener 
ilimitadas posibilidades de desarrollo en nosotros, que se 
despliegan desde dentro hacia fuera. Cada ser despliega 
estos potenciales cada vez más, vida tras vida, encarnación 
tras encarnación. Pero hay grandes diferencias en el 
desarrollo. Por eso podemos reconocer una escalera de la 
vida en la naturaleza: desde los seres menos desarrollados 
hasta los más avanzados. Todos los seres se perfeccionan 
gradualmente, cíclicamente. Desde el ser atómico hasta el 
ser humano y el ser solar, y todos los estados intermedios 
entre ellos. Hablando poéticamente, somos peregrinos de 
la eternidad que aprendemos a través de los siglos a 
expresar nuestra naturaleza interior más profunda. Rumi 
nos lo muestra de forma muy vívida en el siguiente poema: 

Contemplad, yo morí como mineral y me convertí en una 
planta
[y por ‘yo’ nos referimos a ese peregrino de la eternidad, ese 
núcleo espiritual]
Morí como planta y me levanté como animal, morí como 
animal y me convertí en hombre. ¿Por qué entonces debería 
temer?
¿Cuándo fui menos al morir? 
¿Acaso al morir puedo disminuir?(9)

Rumi insinúa entonces que este desarrollo continúa hacia 
etapas superiores, que discutiremos más adelante con más 
detalle.
¿Podemos reconocer ese desarrollo interior en nosotros 
mismos? Sí, hay una profunda sed dentro de nosotros,  



 6 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

desde nuestro núcleo más profundo, nuestro corazón, de 
saber más, de comprender más. Nuestra conciencia puede 
expandirse, podemos aprender cada día, durante cada en-
carnación, todos podemos reconocerlo. Si miras atrás y ves 
quién eras hace 10 o 15 años, verás que ahora comprendes 
cosas que entonces no podías entender. Respondes de ma-
nera diferente a las situaciones que se presentan. Cuando 
nos damos cuenta de esto, podemos alinearnos consciente-
mente con nuestro núcleo interno y abrir nuestra mente 
consciente diaria al flujo de sabiduría de nuestro yo inte-
rior más profundo. 
Mediante estas ideas básicas, los Sabios nos muestran una 
realidad mayor. Señalan que el núcleo más espiritual den-
tro de nosotros es idéntico al núcleo más espiritual de todo 
el Kosmos. Y como esto es así para todos los seres, nuestro 
núcleo es, por lo tanto, completamente idéntico al núcleo 
más profundo de todos nuestros semejantes. Por lo tanto, 
existe la unidad: no estamos aislados y ningún ser puede 
faltar. En consecuencia, es ilógico perjudicarnos o luchar 
entre nosotros; por el contrario, la cooperación armónica 
es el camino natural. Como seres humanos, tenemos una 
responsabilidad en esto. Al darnos cuenta de ello, nos es-
forzaremos deliberadamente por alinear nuestro pensa-
miento con la sabiduría que fluye de nuestro ser más pro-
fundo.

En resumen
Hasta ahora, hemos discutido tres ideas fundamentales 
importantes que los mensajeros nos han transmitido a lo 
largo de los siglos. En resumen, éstas son:
1. La infinitud de la vida, de la que todos los seres son 

una parte inseparable.
2. En consecuencia, cada ser tiene posibilidades 

ilimitadas dentro de sí mismo.
3. Y la clave de todo es el desarrollo cíclico y 

colaborativo.

Explicación de la estructura en capas del 
Kosmos
Cualquiera que reflexione sobre estas ideas básicas 
descubrirá que el Kosmos está formado por una 
colaboración de seres, que están todos en diferentes puntos 
de su camino interior de desarrollo. Por lo tanto, el 
Kosmos está estructurado en capas. Consiste en etapas 
sucesivas de desarrollo.
¿Podemos reconocer esto en la práctica? Dentro de la enor-
me variedad de caracteres que encontramos en la humani-
dad, sí, podemos. Ya hemos mencionado a mensajeros 

como Pitágoras, Buda, Jesús, Mahoma, Quetzalcóatl, 
quienes mostraron mucha más comprensión y visión que 
el ser humano medio. Sin excepción, hablan desde su pro-
pia experiencia. Lo que brindan no es mera teoría para 
ellos. Viven íntegramente de acuerdo con los principios 
que formulan, en todos sus pensamientos y acciones. Esto 
solo es posible porque han desarrollado sus capacidades es-
pirituales más allá de lo normal. Sin embargo, siguen sien-
do seres humanos.
Y todos estos mensajeros dicen en sus enseñanzas: ‘Así he 
oído’. Lo que ofrezco es sabiduría universal y no algo que 
yo haya ideado. Transmito de la forma más pura posible lo 
que aprendí de mis Maestros, de seres aún más universales. 
Ellos también dijeron: cada uno de vosotros será capaz   
algún día de hacer obras aún más grandes que las que yo 
estoy haciendo ahora. Los mensajeros demuestran así la  
lógica de que hay seres aún más desarrollados que los hu-
manos. ¿Podemos también reconocer esto en los mitos y 
filosofías de la antigüedad? Exploremos esto juntos.
Vemos que los antiguos griegos, hablan en sus mitos de 
una serie de seres cada vez más desarrollados: primero los 
humanos, después los héroes, luego los héroes divinos o se-
midioses y, finalmente, los dioses.(10)

En el cristianismo, encontramos las escrituras del apóstol 
Pablo, quien habló de las muchas jerarquías de ángeles, ar-
cángeles, principados, potestades, dominios, etc., una serie 
de etapas más allá.(11)

El budismo también menciona una jerarquía de la concien-
cia. Hay budas de diferentes niveles. Esto se visualiza mara-
villosamente en el magnífico templo budista ‘Borobudur’. 
En sus tres mesetas circulares más altas hay estatuas de bu-
das de sucesivos niveles de iluminación. Y, significativa-
mente, en el nivel más alto, en el punto central de todo el 
templo, hay una estupa sin ninguna estatua de Buda. Esto 



Lucifer nr. 1 | jneiro 2026 | 7

alude a la indescriptible fuente de sabiduría, que conse-
cuentemente no puede ser representada.
Así pues, en el Kosmos hay muchos niveles de desarrollo, 
algunos más avanzados que los humanos, otros menos.  
Todos los seres del Kosmos trabajan juntos y no pueden 
existir los unos sin los otros. Los seres más avanzados ofre-
cen orientación e inspiración a los que vienen detrás de 
ellos en el largo camino del desarrollo. Lo hacen porque 
estos seres más avanzados ya han completado con éxito la 
escuela de aprendizaje que los seres menos avanzados están 
tratando de seguir, con mayor o menor dificultad. Los her-
manos mayores dan instrucciones a sus hermanos menores.
Para resumir lo que hemos presentado hasta ahora: vemos 
que todos los mensajeros, en todos los tiempos y en todas 
partes, trajeron las mismas ideas sobre la vida. Aunque a 
veces se requiere un estudio considerable para comprender 
que, en los símbolos y en el lenguaje de un mensajero de la 
antigüedad, está siempre presente el mismo mensaje uni-
versal fundamental. Esperamos que esto te haya dado una 
idea de la riqueza interior que se esconde detrás de estas 
enseñanzas. 
Entonces, ¿no es plausible que haya una sola fuente para ese 
mensaje? Nuestra siguiente pregunta es: ¿cuál es esa fuente?

¿Cuál es la fuente del mensaje?
Hemos visto que el cosmos está estructurado en capas y 
consta de varios niveles o esferas de existencia, desde lo más 
espiritual hasta lo más material. Aunque estos niveles de 
existencia difieren mucho entre sí en cuanto a característi-
cas y condiciones, en cada uno hay Maestros espirituales 
activos. Así pues, hay Maestros entre los dioses y también 
entre los humanos, de hecho en todos los niveles de la je-
rarquía cósmica. Estos Maestros espirituales estimulan a 
todos los seres menos desarrollados dentro de su círculo 
para que expandan su conciencia y, por lo tanto, se les lla-
ma el ‘lado luminoso’ de la Naturaleza. (12)

Estos Maestros han elegido deliberadamente dedicarse por 
completo al desarrollo de todos sus compañeros peregrinos 
en el camino de la vida, a menudo muy confuso, lleno de 
ilusiones y sufrimiento. Su compasiva decisión proviene de 
la comprensión de que todos los seres son esencialmente 
UNO y están inseparablemente conectados entre sí. Juntos 
se les llama la ‘Jerarquía de Compasión’: la palabra ‘jerar-
quía’ significa ‘una unidad de seres que cooperan, formada 
por muchos grados de desarrollo’. Y la palabra ‘compasión’ 
indica su característica. (13)

Trabajan en estrecha colaboración. Forman una estrecha 
unidad. Se transmiten continuamente su sabiduría unos a 

otros, a través de todos los grados de desarrollo, lo mejor 
que pueden. Juntos, desde lo ‘alto’ hasta lo ‘bajo’, forman 
una corriente continua de sabiduría y amor universal. Jun-
tos forman, por así decirlo, un río de inspiración que fluye 
eternamente y se extiende por una zona tan amplia como 
sea posible a través de afluentes que se ramifican continua-
mente. Por lo tanto, están siempre y en todas partes acti-
vos, en todos los niveles de desarrollo.
Los mensajeros que conocemos, que trabajan entre la hu-
manidad, pertenecen a este grupo de seres y los pensamien-
tos universales que traen proceden de esa corriente de sabi-
duría UNA. Esa corriente es la fuente común de sabiduría 
universal de la que han bebido todos los maestros del mun-
do. Esto explica por qué Lao-Tsu, Buda, Jesús, Platón, Zo-
roastro y muchos otros mensajeros trajeron esencialmente 
las mismas ideas.
¿Tiene esta corriente un comienzo absoluto en algún lu-
gar? No, incluso el ser con la sabiduría más noble que po-
damos imaginar tiene sus Maestros. Siempre hay campos 
más amplios de sabiduría, comprensión y capacidad para 
desarrollarse. 
Y como no hay un punto de partida absoluto, sino siempre 
un ‘más allá interior’, decimos que esta corriente de sabidu-
ría fluye de la esencia ilimitada e insondable del Kosmos o, 
simbólicamente hablando, del ‘Corazón’ del Cosmos. Por el 
símbolo ‘Corazón’ nos referimos a lo oculto, a lo aún más 
interior, a lo que yace ‘dentro y detrás’ de lo que podemos 
imaginar como la cima. Eso significa que en ninguna parte 
puede haber un punto de partida absoluto o una deidad 
omnisciente: cada ser es parte de un todo aún mayor.
En resumen: desde el insondable y profundo Corazón del 
Kosmos, fluye la sabiduría a través de todos los intermedia-
rios, a través de todos los transmisores, a todos los capilares 
del Cosmos, siendo, cada uno de estos seres compasivos de 
la Jerarquía de Compasión, un eslabón.

¿Qué entendemos por sabiduría y compasión?
Ahora nos centraremos en aquello que esta línea de trans-
misores cooperativos tienen en común: su sabiduría y su 
motivación compasiva. 
¿Qué entendemos por las palabras ‘sabiduría’ y ‘compa-
sión’? No es una pregunta innecesaria, porque sabemos que 
hay innumerables opiniones y emociones sobre estas pala-
bras. La teosofía ofrece una clara descripción:

La sabiduría es:
Comprender la naturaleza de los seres humanos y de to-
dos los demás seres, y su unidad esencial, porque, como 



8 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

mencionamos anteriormente, el latido del corazón de la 
vida UNA late en todos los seres. Por lo tanto, una persona 
sabia experimenta los lazos inseparables entre todas las co-
sas. La sabiduría es también comprender la coherencia y la 
estructura del Kosmos, y reconocer los ‘hábitos universales 
de la conciencia’, tales como que todo se desarrolla desde 
dentro, el proceso de la reencarnación y la ley de causa y 
efecto.
Los sabios han aprendido a comprender la naturaleza o la 
vida, y aplican este conocimiento. Trabajan en completa 
armonía con la naturaleza. Están en armonía con el cora-
zón de las cosas, porque su motivación es la compasión. 
A continuación, nos centraremos en la palabra ‘compasión’: 
¿qué es compasión?

La compasión es:
En resumen, ‘la práctica consciente del principio de unidad’. 
No es un sentimiento fugaz de empatía. Te das cuenta de 
la ignorancia y las dificultades de todas las personas y deci-
des ayudarlas. Para los sabios, la compasión es una menta-
lidad permanente, un modo de actuación 24/7, porque se 
dan cuenta de que todos estamos conectados en una uni-
dad sin límites. Después de todo, todos los seres son UNO
en su esencia. Esta explicación de la compasión puede pa-
recer grandilocuente y muy alejada de nosotros, pero hay 
que saber que expresar conscientemente la compasión en la 
práctica es siempre un proceso gradual y en crecimiento. 
La compasión se puede entrenar. Comienza con destellos 
de compasión. Quizás reconocibles como momentos en 
los que te olvidas completamente de ti mismo, cuando los 
intereses de los demás o el bien común son lo primero. 
Como los padres que están comprometidos al 100% con 
sus hijos. Y esos destellos de compasión pueden expandirse.
La compasión no se puede imponer, sino que es algo que 
viene de dentro. Es una consecuencia lógica del hecho de 
que cada vez eres más capaz de abrir tu mente a tu propio 
núcleo espiritual, lo que, por tanto, ilumina cada vez más 
tus pensamientos y acciones.
Bueno, hemos visto que todo en el cosmos está vivo, que 
todos los procesos en el cosmos son producidos por seres 
vivos que funcionan según patrones habituales, según ‘le-
yes’, y que, en conecuencia, el kosmos no es desordenado. 
Debido a que los seres más avanzados actúan más desde la 
conciencia de que son uno con el Kosmos, siempre actua-
rán a favor del todo, desde el altruismo. Por eso la compa-
sión es la nota clave, el patrón habitual de la vida, la LEY de 
las Leyes. Cuando se razona desde la unidad, ayudar al todo 
es la forma de vida más lógica, veraz y, además, ¡más alegre! 

No hay verdadera sabiduría sin compasión. Ambas son ne-
cesarias, porque la compasión sin sabiduría conduce a accio-
nes bienintencionadas pero ciegas; sin sabiduría, no sabes 
cuáles son las consecuencias para tus semejantes y para ti 
mismo. Además, el conocimiento de la vida sin compasión 
conduce al abuso de ese conocimiento. Si queremos conver-
tirnos en una expresión viva de sabiduría y compasión, no 
podemos hacerlo por nosotros mismos, sino siempre desde 
una intención en la que el todo ocupe un lugar central, de 
modo que lo que pensamos o hacemos beneficie al todo.
En resumen: tanto la compasión como la sabiduría pueden 
desarrollarse, independientemente del lugar en el que te 
encuentres en la escalera de la vida.

La logia de Sabiduría y Compasión
Acabamos de hablar de la Jerarquía de Sabiduría y Compa-
sión, que está formada por todos los seres que se dedican a 
apoyar al todo. Dentro de esa Jerarquía, hay una rama que 
opera en la Tierra, y a esa rama la llamamos la ‘Logia de 
Sabiduría y Compasión’.
Esta Logia es el eslabón necesario en la corriente que va des-
de el Corazón Cósmico hacia nosotros, los seres humanos.



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 9

Los mensajeros del pasado y del presente pertenecen a esta 
Logia de Sabiduría y Compasión. 
¿Con qué nombres se les conoce en las diferentes 
tradiciones? 
En los países budistas se les llama Bodhisattvas. En la anti-
gua Persia, se les llamaba Amshaspands en la jerarquía solar. 
En el misticismo judío y entre los cabalistas, se les conoce 
como Bnéi ‘El?hIm, los Hijos de los Dioses. En Grecia y 
Egipto se les llama Hijos del Sol.(14) En el Islam se les llama 
Amigos de Dios, los Aulijaa’.(15) En América Central se les 
representa simbólicamente como la Serpiente Alada,    
Quetzalcóatl(16), y su contraparte se encuentra en China en 
el dragón de la sabiduría.(17)

¿Qué distingue a los mensajeros del resto de las personas? 
Su visión de la vida. Han mirado más allá de los velos de la 
existencia exterior en busca de las causas del sufrimiento. 
Basándose en esa visión, se han comprometido consciente-
mente a ayudar a sus compañeros de viaje. Han experimen-
tado la Unidad. Siempre que es posible, ofrecen su ayuda 
a aquéllos que aún no han visto estas verdades. 
Todos los maestros mundiales forman parte de esa corrien-
te universal de sabiduría y traen la misma luz, la misma 
verdad, en una forma adaptada a los tiempos. En colabora-
ción, traen un sistema universal de pensamiento, que     
actualmente conocemos como Teosofía. 
En conclusión, la Logia de Sabiduría y Compasión trae la 
corriente de sabiduría y compasión desde el Corazón Cós-
mico a nuestro corazón humano. La Logia cumple el papel 
de liderazgo espiritual dentro del planeta Tierra. Sus miem-
bros están constantemente activos. Son nuestro ejemplo   
viviente. 
Entonces, ¿cómo funciona la Logia de Sabiduría y Compa-
sión? ¿Podemos llegar a ser tan sabios como los Sabios?  
¡Exploraremos estas preguntas en las dos próximas confe-
rencias!

Referencias

1. G. de Purucker, Enseñanzas Esotéricas. Volumen 3. El espacio 
y la doctrina de Maya. La Haya, Fundación I.S.I.S., 2015, 
págs. 31-33.

2. B. Voorham, H. Bezemer, Een andere kijk op de Islam. [Otra 
visión del Islam]. La Haya, Fundación I.S.I.S., 1997, págs. 
23-24.

3. G. de Purucker, Glosario Ocultista. Segunda edición revisada. 
Pasadena, California, Theosophical University Press, 1996, 
lema ‘Parabrahman’.

4. Frédéric Lenoir, De droom van Marcus Aurelius. Van filosofie 
naar levenskunst. [El sueño de Marco Aurelio. De la Filosofía al 
arte de vivir]. Singel Uitgeverijen, p. 121-180, ‘De 
overpeinzingen van Marcus Aurelius’ [Las reflexiones de 
Marco Aurelio].

5. Basado en: D. Rumi, Masnavi. Volumen 1, p. 38, 66, 144, 
164. Volumen 4, p. 165. Volumen 5, p. 123, 125, 139, 178, 
224. Volumen 6, págs. 52, 74, 93-95, 239, 250, 254. 
(Fuente: https://faakhirislamic.wordpress.com/2016/05/23/
masnavi-rumi-persian-with-english-translation/; consultado 
el 22 de noviembre de 2025).

6. Chhhndogya Upanishad 6.8.7, en la conversación entre 
Uddalaka y su hijo Kvetaketu.

7. La visión de Heráclito, por lo que sabemos a partir de los 
fragmentos de texto que se conservan, apunta 
constantemente a la estrecha conexión y, de hecho, a la 
igualdad fundamental entre el ser humano y el cosmos, 
aunque nunca habló literalmente de la humanidad como un 
microcosmos. Sin embargo, ésa parece ser su idea general. 
Véase: G.P. Conger, Teorías del Macrocosmos y el Microcosmos 
en la historia de la Filosofía. Nueva York, Columbia 
University Press, 1922, págs. 3-4. (Fuente: https://
dn790009.ca.archive.org/0/items/
theoriesofmacroc00conguoft/theoriesofmacroc00conguoft.
pdf; consultado el 21 de noviembre de 2025).

8. H.P. Blavatsky, La Doctrina Secreta. Volumen I. Varias 
ediciones, p. 16 y nota al pie de pág. (edición original en 
inglés).

9. Véase la ref. 2, p. 104, 124 (ref. 82).
10.  Biblia. Cartas del apóstol Pablo. Véase también: G. de 

Purucker, Fundamentos de la Filosofía Esotérica. San Diego, 
California, Point Loma Publications, 1990, págs. 292-294.

11. G. de Purucker, Fundamentos de la Filosofía Esotérica. San 
Diego, California, Point Loma Publications, 1990, p. 56-58 
(edición original en inglés).

12. Véase la ref. 11, p. 286.
13. G. de Purucker, Enseñanzas Esotéricas. Volumen 10. La 

Jerarquía de Compasión. La Haya, Fundación I.S.I.S., 2015. 
Y también: Bouke van den Noort, ‘La compasión como 
forma de vida universal’. Artículo en: Lucifer – El Mensajero 
de la Luz, número 3, septiembre de 2025, págs. 81-90.

14. G. de Purucker, Enseñanzas Esotéricas. Volumen 2. La Escuela 
Esotérica u Oriental. La Haya, Fundación I.S.I.S., 2015, p. 21.

15. Véase la ref. 2, pp. 87, 113.
16. H. P. Blavatsky, Glosario Teosófico. Varias ediciones, lema 

‘Votan’.
17. Bouke van den Noort, ‘El simbolismo universal de héroes, 

enanos, gigantes, serpientes y dragones’. Artículo en: Lucifer 
– El Mensajero de la Luz, número 3, septiembre de 2024, 
págs. 71-80.



10 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

The logic
Heartof

the

Iljitsj van Kessel

¿Cómo reconocemos los 
métodos de trabajo de la 
Jerarquía de Compasión?

En la primera conferencia vimos que 
existe una Jerarquía de Compasión 
que trabaja en todas las áreas del Cos-
mos, y que la rama de esta Jerarquía 
que trabaja en nuestro planeta se llama 
la Logia de Sabiduría y Compasión.  
Lo que tienen en común los miem-
bros de esta Jerarquía es que han ele-
gido conscientemente apoyar a todos 
los demás seres en su desarrollo.(1) 

Han llegado a esta conclusión por-
que, en su búsqueda de la verdad, 
han visto y experimentado que la 
unidad es el fundamento de todo lo 
que vive. Que todos formamos parte 
de una Fraternidad Universal y que, 
por lo tanto, lo más lógico y natural 
es apoyar siempre esta unidad.
La compasión basada en la unidad es, 
por lo tanto, el motivo por el que vi-
ven. En su libro La Voz del Silencio, 
H. P. Blavatsky escribe lo siguiente: 
‘La compasión no es un atributo. Es 
la LEY de Leyes’.(2) Esto nos da algo en 
qué reflexionar, porque aunque a ve-
ces es difícil encontrar la compasión 
en la sociedad, constituye la base de 
todos los pensamientos y acciones de 
todos los miembros de la Jerarquía de 
Compasión. 

Percepción de los procesos 
de la Naturaleza
En su proceso de crecimiento, han

examinado todos los procesos de la 
vida. La visión que han formado de 
estos procesos ha sido cuidadosa-
mente construida. Además, lo han 
hecho mediante una estrecha coope-
ración. A lo largo de muchos, mu-
chos siglos de investigación, estos  
Sabios y Videntes solo han aceptado 
como verdaderas las percepciones 
que han demostrado ser ciertas, a tra-
vés de cuidadosas pruebas, verifica-
ciones, experimentos y aplicaciones 
en la vida. 
De esta manera, han adquirido una 
comprensión tan completa de los pro-
cesos de la vida y la muerte, de la causa 
y el efecto, y están tan familiarizados 
con la estructura jerárquica del cos-
mos, del que ellos mismos forman par-
te, que son capaces de trabajar en com-
pleta armonía con estos procesos.(4)

Además, lo han hecho durante tanto 
tiempo que este conocimiento no es 
algo que haya permanecido fuera de 
ellos, sino que se ha convertido en 
una parte tan importante de ellos 
que, literalmente, se han convertido 
en este conocimiento o sabiduría. 

Dónde nos encontramos 
ahora como humanidad
Si ahora miramos dónde nos en-
contramos, como seres humanos, en 
nuestro infinito peregrinaje, podemos 

http://blavatskyhouse.org


Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 11

decir que nosotros, como humanidad, aún no hemos for-
mado una imagen tan completa de la unidad y la Fraterni-
dad universal. En gran medida, todavía nos identificamos 
con nuestra personalidad. A la hora de tomar decisiones, a 
menudo nos preocupamos primero por nuestro propio 
beneficio y olvidamos la conexión con el todo. Pensamos 
y vivimos en la ilusión de que somos seres separados. Que 
estamos desconectados unos de otros. O bien vemos que 
existe una conexión entre todos los seres vivos, pero no le 
atribuimos consecuencias éticas. Esto, y solo tenemos que 
mirar a nuestro alrededor, da lugar a un sufrimiento y una 
desarmonía infinitos.

La metáfora de la caverna de Platón
Platón describe muy claramente esta ilusión de separación 
en su metáfora de la caverna, en la que los hombres, enca-
denados por su propio pensamiento, miran las sombras en 
la pared de esa caverna y las confunden erróneamente con 
la realidad, sin darse cuenta de que detrás de esas sombras 
se esconde una verdad más profunda.(5) Que hay causas 
más profundas o más internas que subyacen a estas som-
bras, y que al comprender estas causas más profundas, es 
como somos capaces de llevar nuestras vidas de acuerdo 
con las Leyes de la Naturaleza y vivir en armonía unos con 
otros. 
La Logia de Sabiduría y Compasión intenta inspirarnos 
para que adquiramos mayor conocimiento y comprensión 
de estos procesos de la vida. 
En esta conferencia, veremos cómo trabajan. Porque si  
podemos formarnos una visión de ello y comprender al 
menos algo de su manera de funcionar, también podremos 
reconocer sus métodos y seremos capaces de armonizarnos 
con la sabiduría que aportan y aplicarla en nuestras vidas. 

Consideraciones para transmitir la sabiduría
Y ahora, ¿cómo podrían transmitirnos esta sabiduría? 
¿Cómo lo harán sabiamente? ¿Y cómo pueden transmitir 
lo que han adquirido con tanta dificultad, que penetra tan 
profundamente en todos los procesos de la Naturaleza, de 
modo que podamos manejarlo adecuadamente? La sabidu-
ría, que cuando la recibimos, también nos da responsabili-
dad. Y que, si no la entendemos correctamente, también 
puede ser mal utilizada.  
¿Podrían simplemente transmitir este conocimiento publi-
cando un libro de texto con algunas explicaciones y una 
serie de ejercicios? ¿Nos permitiría eso ser compasivos y 
comprender verdaderamente los procesos de la vida? No, 
dicen los propios Maestros. Transmitir la sabiduría no es 

una cuestión de enseñar una determinada gramática, hechos, 
palabras o habilidades técnicas. (6) Dominar la sabiduría uni-
versal tiene más que ver con desarrollar una actitud inte-
rior, una mentalidad y una motivación sobre la manera en 
que organizamos nuestras vidas. Lo que importa es querer 
ser sabio por compasión o querer desarrollar más compa-
sión a partir de la sabiduría.
Veamos ahora más de cerca este enfoque.
En primer lugar, la Logia de Sabiduría y Compasión se en-
cuentra en el nivel del pensamiento que está en constante 
sintonía con ideas universales, como la Unidad, la Frater-
nidad Universal y la Compasión. Toda su vida se centra en 
formar y difundir esta Sabiduría, lo que significa que de 
ellos emana un flujo constante de inspiración. Esta inspira-
ción se puede ver como un continuo flujo de sabiduría y 
compasión que surge del corazón cósmico, tal y como se 
presenta en la conferencia primera.

El motivo para recibir es la Compasión 
Ahora bien, esa corriente de inspiración puede ser recibida 
por cualquiera que esté en sintonía con ella. Tu nacionali-
dad, tu origen, tu género, tu color o tu religión no tienen 
la menor importancia en esto. Son meras características  
externas. Para el desarrollo de la Sabiduría Universal, lo 
importante es cómo estás sintonizado interiormente. 
Si consideramos que la compasión es el motivo o la tonali-
dad subyacente desde el que opera la Logia de Sabiduría y 
Compasión, entonces la compasión es la frecuencia por la 
que ellos transmiten esta corriente de sabiduría.
Si queremos sintonizarnos con esta corriente, tenemos que 
estar en armonía con ella. Entonces, el emisor y el receptor 
se sintonizarán entre sí.(7) Cómo se puede hacer esto se ex-
plicará con más detalle en la tercera conferencia. Pero por 
ahora, podemos decir que es importante que aprendamos 
a dejar de lado nuestro egocentrismo. Podemos hacerlo, 
por ejemplo, sintonizando nuestros pensamientos y accio-
nes con el todo mayor. Centrando nuestros pensamientos 
y acciones en cómo podemos ayudar a los demás, o pen-
sando en cómo se pueden resolver los problemas del mun-
do y en qué principios se basarán nuestras soluciones. Y 
cuanto mayor sea el éxito, más nos convertiremos nosotros 
mismos en parte de esta corriente de inspiración. 
Se sabe que algunos místicos, filósofos, escritores, músicos, 
artistas o científicos han tenido momentos de inspiración. 
Podemos imaginar que esto ocurre cuando se centran en 
expresar algo de la unidad o la interconexión de toda la 
vida, o cuando quieren inspirar a las personas a abrirse y 
vivir más desde el corazón. Queremos destacar que estos 



12 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

son solo ejemplos, y que recibir y transmitir esta inspira-
ción es posible para todos.

Impulsos cíclicos
Este flujo de inspiración continua está, por lo tanto, siem-
pre presente y, en determinados momentos, la Logia lo re-
fuerza y lo lleva del mundo interior al exterior. Podríamos 
considerar estos momentos como una erupción, o como 
un latido, como un impulso amplificado que se origina en 
el corazón del Universo. Esto se produce en los momentos 
en que las condiciones cósmicas son más adecuadas para 
ello.(8) 

En la primera conferencia, acabamos de ver que todo desa-
rrollo es siempre cíclico. Esto significa que nosotros, como 
humanidad, también nos desarrollamos cíclicamente, y la 
transición de un ciclo a otro es un momento cósmico muy 
adecuado.
Cada nuevo ciclo marca el comienzo de una nueva fase de 
desarrollo por la que pasaremos como humanidad.(9) Los 
impulsos que se producen en estos momentos pueden con-
siderarse como alimento espiritual o la nota clave para 
nuestro desarrollo espiritual. Al sintonizarnos con ellos, 
podemos alcanzar verdaderamente el crecimiento que es 
posible para nosotros durante ese determinado período de 
tiempo. 

Para traer ese impulso, la Logia siempre envía un mensaje-
ro. Estos mensajeros son conocidos, como también men-
cionamos en la primera conferencia, por los nombres de 
Gautama el Buda, Jesús el Nazareno, Platón y Lao-tzu. 
Pero, ¿qué es exactamente lo que hace que estos hombres 
sean elegidos para esta tarea? Para ser sinceros, la respuesta 
es bastante simple: son los hombres más desarrollados. 
Han adquirido tal conocimiento de los procesos de la    

Naturaleza y se han convertido en una expresión tan viva 
de ella, que son capaces de transmitir estos impulsos de for-
ma pura e inalterada.

El núcleo de la Sabiduría es inmortal
Y debido a que el núcleo del mensaje que traen todos estos 
Mensajeros es siempre la misma sabiduría imperecedera e 
inmutable, quizá te preguntes si estos nuevos impulsos son 
realmente necesarios. Y sí, estos impulsos son necesarios 
porque: 

1. No hemos asimilado suficientemente el impulso    
anterior, por lo que ya no vemos su valor. 

2. O el efecto del impulso se ha degenerado, por ejem-
plo, porque se ha modificado debido a la falta de 
conocimiento o comprensión, eliminando así el     
núcleo o el corazón de la enseñanza, por lo que su 
efecto inspirador es limitado. 

Cómo se transmiten las enseñanzas
Dado que la verdadera sabiduría solo puede venir del inte-
rior, las enseñanzas se nos transmiten de tal manera que 
nos animan a reflexionar sobre ellas y a meditarlas por   
nosotros mismos. 
Además, hay personas en muchas etapas diferentes de desa-
rrollo. Algunas pueden ser nuevas en este camino de creci-
miento interior o puede que ni siquiera lo hayan empren-
dido, mientras que otras pueden haber adquirido ya más 
experiencia. Para transmitir las enseñanzas de manera que 
sean abiertas, estimulantes e inspiradoras para todos, los 
mensajeros traen tanto una doctrina externa como otra 
más interna.

Exotérica
La doctrina externa se denomina exotérica. Exotérico sig-
nifica externo(10), y también se la denomina doctrina del 
ojo porque lo que se transmite en ella está estrechamente 
relacionado con lo que podemos observar con nuestros 
sentidos. Esta doctrina se da para inspirar a las personas a 
pensar sobre la vida. Lo hacen, por ejemplo, contando 
cuentos, mitos, leyendas, historias heroicas y dramas. De 
esta manera, nos animan a reflexionar sobre nuestras cuali-
dades superiores, como la ética, la verdad, el coraje, la    
honestidad, la dignidad y la justicia.  
Además, como vimos en la conferencia primera, también 
proporcionan enseñanzas más completas a través de libros, 
en los que se presentan las ideas básicas sobre la unidad  
ilimitada de la Vida, el origen del cosmos, el lugar de la  



Lucifer nr. 1 |enero 2026 |13

humanidad dentro del todo mayor y su destino en él. A 
través de estas obras se levantan algunos de los velos de los 
procesos de la Naturaleza, como el proceso de la vida y la 
muerte, la causa y el efecto, y la forma en que nosotros, 
como humanidad, podemos cooperar y desarrollarnos    
armónicamente.
La forma en que se transmiten estos impulsos siempre está 
en sintonía con la conciencia y la mentalidad de la huma-
nidad en un momento determinado. Por lo tanto, las for-
mas externas de estos impulsos son siempre diferentes. 
Pero el núcleo o el corazón de todas estas enseñanzas es 
siempre la misma sabiduría inmortal e inmutable que se 
origina en la misma fuente. 
Lo vemos, por ejemplo, en los diversos libros de sabiduría, 
como el Tao Te Ching de Lao-Tsu, la Biblia, los Upanishads, 
los Vedas o las obras de Platón. El último libro exhaustivo 
que se origina en esta tradición es La Doctrina Secreta, de 
H. P. Blavatsky, que contiene la manifestación más recien-
te de la Sabiduría Universal, con la que, según se dice,   
podemos trabajar durante los próximos 10.000 años.(11)

Con el fin de recordar constantemente a la humanidad que 
nosotros, como parte inseparable del todo, también tene-
mos una responsabilidad en él, los Mensajeros también 
dan reglas de conducta. Pautas sobre cómo podemos vivir 
la vida con rectitud, sin decirnos exactamente cómo hacer-
lo. Un buen ejemplo de ello es el óctuple sendero del Buda, 
que incluye aspectos como la visión correcta, el pensamien-
to correcto, el habla correcta y la forma de vida correcta, sin 
especificar intencionadamente qué es lo correcto, invitán-
donos así a pensar por nosotros mismos y a buscar las res-
puestas en nuestro interior. 

Esotérico
Además de la enseñanza externa o exotérica, existe una en-
señanza más interna o esotérica, también conocida como la 
doctrina del corazón, porque se centra en lo que está oculto 
a la vista exterior. Y aunque aquí podamos sugerir que exis-
te una separación entre los dos sistemas, lo cierto es que las 

enseñanzas exotéricas y esotéricas están íntimamente co-
nectadas.(12) Se fusionan gradualmente entre sí. La ense-
ñanza interna es para hombres que han avanzado más en el 
camino y, por lo tanto, no solo han adquirido más sabidu-
ría, sino que también, y sobre todo, han demostrado que la 
aplican de manera desinteresada en sus vidas. Las enseñan-
zas esotéricas proporcionan una visión más profunda de los 
procesos más internos de la naturaleza. 
Y al igual que las exotéricas, las enseñanzas esotéricas tam-
poco pueden impartirse de una sola vez, sino solo paso a 
paso, con pistas y claves que posibiliten al estudiante com-
prender gradualmente el significado más profundo de los 
procesos de la naturaleza. Después, al aplicar estas percep-
ciones, ponemos en acción cada vez más las habilidades la-
tentes que están presentes en nosotros. Esto nos permite 
convertirnos cada vez más en una expresión viva de esta sa-
biduría. 

Condiciones para impartir la Sabiduría
Para aquellos que realmente quieren dominar esta sabidu-
ría, que realmente quieren trabajar constantemente con ella, 
que realmente quieren vivirla y que también quieren trans-
mitirla, hay condiciones o requisitos que los Maestros esta-
blecen para cada aspirante en el camino para recibir más.
Estos son: 
• Recibir: En primer lugar, es importante que examine-
mos la sabiduría por nosotros mismos para comprobar su 
veracidad. Debemos ver su lógica y aprender a comprender 
su significado, y ¿qué mejor manera de hacerlo que exami-
nando esta Sabiduría de la misma manera que lo hicieron 
los Maestros, y siguen haciéndolo hasta hoy: probándola, 
verificándola, aplicándola y viviéndola?  
• Aplicar: En segundo lugar, es importante que esta sa-
biduría se aplique siempre con la motivación correcta.  
Utilizándola para el bien común y no para fines egoístas. 
• Transmitir: El tercer aspecto es, que lo que se recibe, 
se transmite de la forma más pura posible. Es decir, sin 
añadir nada que no se base en la verdad, ni eliminar nada. 
Las enseñanzas deben mantenerse intactas.  

Los maestros aplican la regla de que la disposición del dis-
cípulo para recibir la Sabiduría debe ser igual al deseo de 
instruir. Toda iluminación debe provenir del interior.

Los Mensajeros siempre trabajan juntos
Y aunque a menudo solo conocemos los nombres de estos 
Mensajeros, ellos siempre trabajan juntos con toda la jerar-
quía de Sabiduría y Compasión para traer estos impulsos. 



14 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

De esta manera, la corriente de la Sabiduría se transmite a 
través de muchos y muchos eslabones intermedios desde el 
corazón del Cosmos hasta nuestro plano externo.
Para garantizar que esta corriente continúe y llegue así al 
mayor número de personas posible, estos mensajeros reú-
nen durante su vida, a su alrededor, a un grupo de personas 
que desean recibir esta Sabiduría. Cooperan activamente 
con ellas. Tanto para difundir las enseñanzas como para 
transmitirlas. Porque cada generación necesita intérpretes. 
Personas que han aprendido a vivir las enseñanzas y a 
transmitirlas. Incluso cuando los Mensajeros mismos se 
hayan ido. Para mantener el vínculo intacto y conservar la 
pureza de las enseñanzas, evitando su degeneración. De 
esta manera se garantiza que las enseñanzas puedan seguir 
funcionando como una buena guía, tanto para las genera-
ciones actuales como para las futuras.

Respeto por el libre albedrío
Un aspecto importante en la forma en que se imparten las 
enseñanzas es que la Logia de Sabiduría y Compasión 
siempre respeta el libre albedrío.(13) Nunca imponen ni 
obligan. El respeto por el libre albedrío es un elemento o 
atributo importante de la Compasión. Esto da a cada uno 
espacio para su propio desarrollo. La verdadera sabiduría, 
como ya hemos indicado, solo puede venir de dentro y 
cualquier forma de presión tendrá una influencia negativa 
en este proceso. 
Trabajan de tal manera que la inspiración que aportan 
pueda ser libremente adoptada o aceptada por nosotros, 
para que podamos examinarla y explorarla, que nos permi-
ta descubrir su verdad por nosotros mismos y vivirla en 
consecuencia, conectándonos con ella internamente. De 
esta manera, podemos activar lo que ya está presente en 
nuestro interior, con la compasión siempre como punto de 
partida para recorrer el camino interno.

Resumen
Ahora que hemos llegado al final de esta conferencia, repa-
semos una vez más las características más importantes de 
los métodos de trabajo de la Logia.
• En primer lugar, la cualidad de su inspiración es siem-

pre la Compasión.
• Basada en los procesos de la Naturaleza que han sido 

investigados por ellos mismos en busca de la verdad.
• Al hacerlo, siempre se centran en la armonía y el    

progreso del conjunto.
• De ahí que emane de ellos un flujo continuo de       

inspiración, reforzado en momentos cíclicos.

• Este refuerzo lo aporta un Mensajero, que adapta la 
enseñanza a la conciencia y la mentalidad de la hu-
manidad en un momento determinado.

• Al hacerlo, traen consigo una doctrina tanto exotérica 
como esotérica.

• Siempre respetando el libre albedrío.

Para concluir esta conferencia, podemos decir que la inspi-
ración está siempre ahí y que depende de nosotros sintoni-
zar con ella y empezar a trabajar con ella: viviéndola y 
transmitiéndola. En la siguiente conferencia exploraremos 
más a fondo cómo se puede hacer esto.

Referencias

1. G. de Purucker, Fundamentos de Filosofía Esotérica. San 
Diego, California, Point Loma Publications, 1990, p. 260 
(edición original en inglés).

2. H.P. Blavatsky, La Voz del Silencio, Pasadena, California, 
Theosophical University Press, 2015, págs. 69-70.

3. H.P. Blavatsky, La Doctrina Secreta. Volumen 1. Varias 
ediciones, p. 273 (edición original en inglés).

4. G. de Purucker. Los Maestros y el Camino del Ocultismo. 
Point Loma, California, Theosophical University Press, 
1939, p. 10.

5. Platón, La República, Libro VII, 514a-517a (paginación 
universal de Platón).

6. M. (Mahatma) en K.H. (Mahatma), Las Cartas de los 
Mahatmas a A.P. Sinnett. Transcritas y recopiladas por A. 
Trevor Barker. Segunda edición revisada. Pasadena, 
California, Theosophical University Press, 2021, Carta n.º 
49 de K.H. Recibida en Umballa de camino a Simla, 5 de 
agosto de 1881, p. 280.

7. G. de Purucker, ‘Iniciación y sufrimiento’. En: Viento del 
Espíritu. Covina, California, Theosophical University Press, 
1944. 1ª edición. p. 57. (Fuente: https://blavatskyhouse.org/
literature/gottfried-de-purucker/wind-of-the-spirit/); G. de 
Purucker, ‘Consciencia e Intuición’. En: Estudios de filosofía 
oculta. Covina, California, Theosophical University Press, 
1945. 1ª edición. p. 212-214. (Fuente: https://
blavatskyhouse.org/literature/gottfried-de-purucker/studies-
in-occult-philosophy/; consultado el 21 de noviembre de 
2025).

8. Véase la ref. 1, p. 362 (edición original en inglés).
9. G. de Purucker, ‘Nueva serie de Enseñanzas’. En: Diálogos de 

G. de Purucker. Volumen 1. Covina, California, Theosophical 
University Press, 19, p. 81.

10. Véase la ref. 1, a partir de la p. 385 (edición original en 
inglés).

11. G. de Purucker, Enseñanzas Esotéricas. Volumen 2. La Escuela 
Esotérica u Oriental. La Haya, Fundación I.S.I.S, 2015, p. 
142.

12. Véase la ref. 1, pp. 27-28, 53, 238-239 (edición original en 
inglés).

13. Véase ref. 6, Carta 87, p. 406.
14. 



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 15

Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

The logic
Heartof

the

Mariska Zwinkels

Sé un eslabón en la 
cadena de la Sabiduría, 
la Compasión y la Paz
Mensaje y mensajeros: el 
flujo de la Sabiduría y la 
Compasión(1)

Las dos conferencias anteriores tra-
taron sobre cómo los mensajeros de 
todas las épocas y culturas han trans-
mitido siempre el mismo mensaje 
de sabiduría, aunque de diferentes 
maneras. Un mensaje sobre la uni-
dad subyacente de toda la vida. Un 
mensaje sobre la posibilidad de al-
canzar estados superiores de con-
ciencia, de crecimiento, y sobre el 
hecho de que somos peregrinos eter-
nos, lo que nos permite experimen-
tar cada vez más esa unidad de      
forma consciente.  
Y un mensaje de una jerarquía cola-
borativa de la vida, de la conciencia, 
a la que estamos indisolublemente 
vinculados y de la que podemos   
inspirarnos activamente. Los mensa-
jeros nos hacen conscientes de la 
existencia de seres que están aún 
más avanzados en el desarrollo de 
posibilidades más amplias de con-
ciencia: almas exaltadas, héroes,    
ángeles, bodhisattvas, budas, dioses, 
por repetir solo algunas de las deno-
minaciones mencionadas. Entre 
ellos hay seres que se esfuerzan acti-
vamente por inspirar a otros que vie-
nen después de ellos con la compa-
sión y la sabiduría que han adquiri-
do. También se han organizado y 

trabajan juntos en todos los niveles o 
grados o etapas de la conciencia: la  
Jerarquía de Compasión. Asimismo, 
esta asociación existe en nuestro nivel 
humano, una rama de esta Jerarquía, 
por así decirlo. También se la llama la 
Logia de Sabiduría y Compasión, y 
las personas más avanzadas forman 
parte de ella. 
En resumen, hemos explicado cómo 
funciona el flujo de Sabiduría y Com-
pasión, cuál es el mensaje de sabiduría 
y que este flujo se origina en una fuen-
te infinita, el Corazón cósmico. Tam-
bién hemos explicado que el mensaje 
es transmitido por diferentes mensaje-
ros de una manera adecuada al nivel 
de desarrollo de las personas y su cul-
tura.

El método de trabajo de la 
Jerarquía de Sabiduría y 
Compasión
La segunda conferencia trató sobre 
cómo funciona la Jerarquía de Sabidu-
ría y Compasión. Cómo la inspiración 
siempre puede fluir de los reinos supe-
riores de la conciencia a los inferiores, 
y que la Logia de Sabiduría y Compa-
sión siempre actúa como un eslabón 
en este proceso, trabajando inspiran-
do, no imponiendo. En un conocido 
sutra budista, la inspiración se com-
para con la lluvia del monzón.(2) Cae 
por igual sobre todos los seres, y cada 

http://blavatskyhouse.org


16 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

uno puede beber hasta saciarse y así crecer a su propio rit-
mo y con su propia fuerza. De la misma manera, la ense-
ñanza o inspiración de la Jerarquía desciende sobre   todos 
los seres, cada uno de los cuales puede beneficiarse de ella 
a su manera.
Y donde hay un lecho adecuado, el agua puede fluir más 
fácil y rápidamente e irrigar la tierra, al igual que un río con 
todas sus ramificaciones permite que el agua fluya por la 
tierra. Del mismo modo, la Logia de Sabiduría y Compa-
sión, como parte de la Jerarquía de Compasión, es de vital 
importancia para nosotros; es un salvavidas esencial, el  
vínculo que transmite las fuerzas espirituales celestiales a la 
tierra manifestada. ¿Cómo podemos experimentar cada 
uno de nosotros ese flujo? O más bien, ¿cómo podemos 
convertirnos en transmisores de él? 

Motivación
Ya se ha señalado que la compasión como motivación, 
como actitud, como mentalidad, es de vital importancia. Si 
la motivación se basa en la compasión y se centra en el todo, 
se basa en la unidad de toda la vida y se centra en la acción 
ética, esto también se denomina trabajar desde el Corazón. 
Entonces te das cuenta de que tu yo personal es una ilusión 
y que tu propio núcleo es el mismo que de cualquier otro 
ser. Cuando te das cuenta de esto, verás al otro como a ti 
mismo, y será lógico que tus pensamientos y acciones ya no 
se basen en tu yo personal, sino en el todo. Debido a que 
te identificas con la totalidad y te olvidas de ti mismo, du-
rante un período más o menos largo, tu frecuencia se sinto-
niza con aquellos seres que se han identificado continua-
mente con esa totalidad: la Logia de Sabiduría y Compa-
sión. Se ha establecido contacto, se ha formado un canal y 
puede comenzar un flujo. Y la inspiración de la Logia de 
Sabiduría y Compasión fluye a través del corazón de cada 
ser humano en el que vive esta motivación compasiva. La 
corriente fluye entonces de corazón a corazón.

Profundizaremos en todas estas ideas en esta tercera confe-
rencia, en la que construiremos juntos una imagen de 
cómo nosotros, como seres humanos, podemos ayudar en 
la práctica a recibir y transmitir ese flujo de la forma más 
pura posible. La literatura teosófica habla de vivir con un 
‘corazón puro’, un ‘intelecto despierto’ y el deseo de desarro-
llar una ‘percepción espiritual sin velos’ como pasos hacia este 
objetivo.(3) ¿Qué se entiende por un corazón puro? ¿Por 
qué es necesario un intelecto despierto y qué significa una 
percepción espiritual sin velos? En otras palabras, estamos 
abordando la pregunta: ¿cómo podemos abrir nuestros co-
razones al flujo de Sabiduría y Compasión que fluye desde 
el Corazón del Universo, a través de cada abertura que pue-
de encontrar? Ahora exploraremos esto con más detalle en 
esta conferencia.

El flujo va de corazón a corazón: recibir y 
transmitir
Abrir el corazón
La apertura de nuestro propio corazón (espiritual) comien-
za cuando nos sentimos conmovidos interiormente por 
algo que toca nuestro corazón. También en este caso, las 
historias de los grandes Maestros y Sabios nos ofrecen pun-
tos de referencia. Tomemos, por ejemplo, la historia del 
Buda, que se siente conmovido interiormente en repetidas 
ocasiones al comienzo de su vida. Crece protegido como el 
príncipe Siddhartha en la corte de su padre, donde no le 
falta de nada. Pero tan pronto como se aventura fuera de 
los muros del palacio y ve el sufrimiento del mundo –      
en forma de vejez, enfermedad y muerte –, su corazón se 
conmueve. Se siente tan conmovido que decide huir del 
palacio. Deja a su familia, su ciudad y su país y se va en 
busca de la sabiduría para eliminar todo sufrimiento. 
¿Y cuántas personas se sintieron conmovidas en lo más 
profundo de su ser, abriendo sus corazones, por el ejemplo 
de Sócrates, que obedeció su idea de justicia aunque le cos-
tara la vida? Este ejemplo vivo inspiró a muchos otros, des-
de el emperador estoico Marco Aurelio hasta el luchador 
por la libertad y expresidente Václav Havel. 
Al abrir el corazón, el flujo de Sabiduría y Compasión 
transmitido por la Logia puede ser recibido y retransmitido 
por nosotros. En términos prácticos, se puede pensar en 
ello como el momento en que se enchufa el cable en la 
toma de corriente, creando un flujo. Cualquiera puede ser 
inspirado, siempre que su corazón esté abierto a ello. Puede 
que esto suene un poco vago y te preguntes: ‘¿Cómo lo 
hago?’, pero eso se debe principalmente a que aún no esta-
mos acostumbrados a escuchar esto. Sin embargo, habrá 



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 17

muchos aquí que reconozcan que su corazón ha sido con-
movido por algo en algún momento. Con esto no nos    
referimos a la emoción o al sentimiento de lástima, sino a 
la compasión, por la cual experimentas la voluntad y la res-
ponsabilidad de aliviar el sufrimiento. 
Un requisito previo para ello es lo que también se conoce 
como ‘corazón puro’. Un corazón puro significa que eres 
honesto, sincero, digno de confianza y desinteresado, y que 
estás abierto a lo que sucede a tu alrededor. Cuando tu co-
razón puro se conmueve, sientes la responsabilidad de    
actuar. Sientes que te están llamando. Y hay un conoci-
miento intuitivo cauteloso de que la mejora es posible, 
aunque en ese momento quizá aún no sepas qué hacer con 
ella o cómo darle forma. Pero tu corazón está abierto a re-
cibir la corriente de inspiración. Al igual que el futuro 
Buda necesitó sus momentos de reflexión tras otra con-
frontación con el sufrimiento del mundo. El hecho de que 
te sientas impulsado a hacer algo al respecto es un impor-
tante primer paso. 
Volvamos una vez más a la enseñanza universal que los 
Mensajeros siempre imparten, que hay una fuente común 
detrás de las diversas expresiones de la vida. Nosotros mis-
mos también formamos parte de ella y tenemos dentro de 
nosotros todas las posibilidades para tomar conciencia de 
ello y expresar ese sentido de unidad. Piensa, por ejemplo, 
en la idea del budismo de que todo ser es esencialmente de 
la naturaleza de Buda, que cada uno de nosotros tiene la 
posibilidad de elevarse por encima del sufrimiento inhe-
rente a este mundo. 
Trabajar desde el corazón significa partir consciente o in-
tuitivamente de la unidad subyacente, de la conexión con 
todos los demás seres. La unidad de la vida con la que esta-
mos inextricablemente conectados en nuestros corazones.

Reconocer y partir de la unidad universal
A medida que esta conciencia de unidad universal crezca 
dentro de ti, a medida que comiences a reconocerla, ya no 
vivirás solo para ti mismo, buscando y utilizando el cono-
cimiento y la sabiduría únicamente para tu propia gloria y 
honor. Vivirás cada vez más para los demás. 
Considera la Regla de Oro, que se puede encontrar en di-
versas formas en todas las tradiciones. La regla que dice que 
debes tratar a los demás como te gustaría que te trataran a 
ti. Y, en última instancia, te pondrás al servicio de todos los 
seres vivos. En el budismo, esto se denomina el ideal del 
Bodhisattva, que significa que suspendes tu propio acceso a 
la iluminación en el Nirvana para ayudar a los demás a ad-
quirir sabiduría. Y así, Platón habla de alguien que regresa 

a la cueva para ayudar a sus semejantes, que aún se encuen-
tran en la ignorancia, a ver a través de la ilusión.
Como seres humanos, somos capaces de reconocer esa  
unidad, de la que formamos parte, dentro de nosotros mis-
mos. A menudo la reconocemos primero fuera, hasta que 
nos damos cuenta de que también está dentro de nosotros. 
Ese es un proceso continuo. Desgraciadamente, a menudo 
no reconocemos todavía esa unidad, debido a la ilusión de 
que los seres humanos estamos separados unos de otros y 
de los demás seres vivos. Aún no nos damos cuenta sufi-
cientemente de que el yo personal es una ilusión; como per-
sonalidades, aún no nos percibimos de manera continua 
como inextricablemente conectados con toda la vida que 
nos rodea. Muchas personas ni siquiera son conscientes del 
hecho de que existe una unidad subyacente de la vida.

Búsqueda de la sabiduría
Pero si te conmueves interiormente y escuchas a tu cora-
zón, experimentarás una unidad más profunda de toda la 
vida, experimentarás en un nivel más profundo que quieres 
contribuir a ello, expresarlo. Tras esta conmoción interior, 
en la que se ha tocado la fibra de la compasión (al igual que 
se tocó la fibra interior del Buda) que nos llama, surge la 
pregunta: ¿cómo puedo ayudar, cómo puedo encontrar 
respuestas? Hacerse esa pregunta marca el inicio de una 
búsqueda consciente de la sabiduría. Aquí es donde resulta 
útil un ‘intelecto despierto’, con el que no aceptas las cosas al 
pie de la letra, sino que las examinas críticamente. Necesi-
tas visión, una visión de la vida basada en verdades univer-
sales que se aplican a todas las situaciones de la vida. 
Esto requiere una comprensión profunda de las leyes sub-
yacentes de la naturaleza, de los procesos internos que cau-
san los externos. Se trata de conocer el corazón de las cosas. 
Que aprendamos a mirar el interior o la esencia de las co-
sas, que aprendamos a mirar más allá de la forma externa. 
No se trata solo de curiosidad por adquirir más conoci-
mientos, sino de buscar el conocimiento para algo más 
grande que uno mismo: para encontrar respuestas a las pre-
guntas de la vida, para poder ayudar a otros con ello y para 
aplicarlo y darle vida en tu propia vida, de modo que el 
conocimiento se convierta verdaderamente en sabiduría. 
Estas preguntas de la vida no tienen que ver con el benefi-
cio personal, sino con el engrandecimiento de la totalidad.
Esta búsqueda de la sabiduría no es solo una búsqueda que 
se puede aprender de otros, como los mensajeros mencio-
nados anteriormente. No, la sabiduría es el conocimiento 
de uno mismo. Es el camino hacia el interior. Sócrates dice 
al respecto: ‘¿De qué sirve aprender todo tipo de cosas si ni 



18 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

siquiera me conozco a mí mismo?’ Los mensajeros no se 
refieren al yo exterior, al papel que desempeñamos como 
personalidad durante esta vida, sino al yo superior interior, 
al actor que, vida tras vida, asume papeles en el escenario 
de la vida para aprender sus lecciones. 
Por lo tanto, no se trata solo de adquirir conocimientos, 
sino más bien de vivir de acuerdo con ellos y transmitir los 
conocimientos adquiridos. Las cartas de los Maestros afir-
man que ‘la receptividad debe ser tan grande como el deseo 
de transmitir tus conocimientos’.(4) La iluminación debe 
venir desde dentro. Así que no solo se trata de aprender a 
reconocer la unidad, sino también de vivir ‘desde dentro’ 
basándose en esa idea de unidad. Tratar a los demás como 
te gustaría que te trataran a ti, compartir con otros los co-
nocimientos y la sabiduría que has adquirido de manera 
que pueda llegar también a sus corazones. De modo que el 
flujo de corazón a corazón también pueda producirse entre 
las personas con las que cada uno de nosotros se encuentra. 

Abrir aún más el corazón: recibir y transmitir
Recibir y transmitir la corriente con pureza 
Como se ha mencionado, la apertura del corazón comien-
za cuando algo cercano a nuestro corazón nos conmueve 
interiormente. Si nuestra motivación es pura y trabajamos 
desde ese ‘corazón puro’, entonces, en nuestra búsqueda 
de la sabiduría, con nuestro ‘intelecto despierto’ y el ‘deseo 
de obtener una percepción espiritual sin velos’, también la 
encontraremos. ¿Qué significa el deseo de obtener una 

percepción espiritual sin velos? En la práctica, significa 
que estás abierto a la sabiduría de los demás, incluidos 
aquellos de otras épocas y culturas, y que te das cuenta de 
que hay personas que saben más que tú, que pueden ac-
tuar como maestros. También significa que sabes que tu 
conocimiento y sabiduría son siempre limitados y que 
siempre hay más que aprender y que siempre puedes ex-
pandir tu conciencia. Es un proceso dinámico.
Puedes verlo como un proceso de enviar o inspirar, y   
recibir o ser inspirado. Ese enviar y recibir, inspirar y ser 
inspirado, requiere una sintonía consciente. Puedes ima-
ginarlo como sintonizarte conscientemente con la fre-
cuencia del mensaje de sabiduría, sintonizarte con el yo 
superior dentro de nosotros, permitiéndonos resonar con 
el mensaje de los mensajeros mencionados anteriormen-
te, con la sabiduría que traen. Ellos envían ideas y noso-
tros recibimos sus ideas, que convertimos en nuestros 
propios pensamientos que funcionan para nosotros. 
No se trata de sintonizar con la forma del mensaje o del 
mensajero, sino con el mensaje espiritual ‘subyacente’. 
Recibís este mensaje subyacente de sabiduría de forma in-
tuitiva, como un destello de percepción, y es frecuente 
que, al principio, sea difícil expresarlo con palabras. Solo 
después se ves su lógica y racionalidad. 
En pocas palabras, necesitas un vínculo con la fuente 
universal de inspiración, cuyo mensaje se transmite de 
corazón a corazón, directamente a tu propio corazón. Ese 
vínculo se establece al escuchar interiormente el mensaje, 



Lucifer nr. 1|enero 2026 | 19

al despertar interiormente. Como se explicó en la confe-
rencia anterior, la Logia de Sabiduría y Compasión siem-
pre transmite el mensaje universal; son un nexo, y tratan de 
hacerlo de una manera que nos resulte receptiva.
El flujo que va de corazón a corazón puede incrementarse y 
no conoce fronteras físicas. Sin embargo, encuentra obstá-
culos que debe superar para fluir mejor. Por lo tanto, pue-
des aprender a recibir el mensaje de sabiduría cada vez 
con mayor claridad, lo que va de la mano con dejar ir el 
ruido causado por pensamientos antiguos, personales y 
arraigados, aprendiendo a pensar con mayor claridad y 
volviéndote más sabio. 
Implica levantar los velos que antes cubrían tus pensamien-
tos, ver a través de las ilusiones de un yo personal separado 
de los demás, abrir aún más tu corazón espiritual interno 
para recibir más del flujo de sabiduría y compasión. 
Los pasos que hemos mencionado anteriormente, que tu 
corazón se conmueva, trabajar desde un ‘corazón puro’ o 
un motivo desinteresado, la búsqueda de la sabiduría con 
un ‘intelecto despierto’ y el ‘deseo de obtener una percep-
ción espiritual sin velos’, no son pasos que se suceden de 
forma lineal. Son más bien procesos paralelos. Nos        
conmueve algo, queremos ayudar, buscamos respuestas, 
compartimos nuestro conocimiento, obtenemos autocono-
cimiento, nos damos cuenta de que nuestra motivación no 
es pura del todo, trabajamos en ello y vemos a través de 
nuestras ilusiones con la ayuda de la sabiduría universal de 
los mensajeros, por lo que nos conmueve aún más profun-
damente y continuamos nuestra búsqueda de sabiduría, 
dentro de nosotros mismos y en el mundo, para ayudar a 
los demás, y así sucesivamente.
Probablemente, cada uno de ustedes tenga una idea intui-
tiva de lo que esto significa.

En la práctica: la Paz
Vivir en armonía
Hemos hablado de la sabiduría y la compasión, y de la 
transmisión del flujo desde la fuente a través de la Jerarquía 
de vida. Una tercera faceta de la corriente, también men-
cionada en el título del simposio, es la Paz. La Logia de Sa-
biduría y Compasión mencionada anteriormente, también 
se llama Logia de Sabiduría, Compasión y Paz. Porque vivir 
en paz es la implementación de la sabiduría y la compasión. 
Esto no significa querer mantener la ‘paz’, sino crear activa-
mente la armonía. No se trata de observar impotente, sino 
también de proteger valores más importantes, como la    
libertad de pensamiento y la oportunidad de que todos   
desarrollen sus cualidades. 

Parte del desarrollo de la sabiduría consiste en aprender a 
reconocer que todos los mensajeros transmiten el mismo 
mensaje, aunque lo expresen de forma diferente, con un 
‘aspecto diferente’. Si los representantes de diferentes mo-
vimientos espirituales comprenden y reconocen que solo 
difieren los nombres de los conceptos y principios, pero 
que existe una unidad de visión, entonces se dispone de 
una base muy importante para la paz. El mensaje que traen 
todos los mensajeros es que es posible crear una sociedad 
en la que todos compartan la visión de la unidad universal, 
que tiene como objetivo dar forma a una fraternidad acti-
va, en la que todos puedan contribuir con sus cualidades 
únicas, y nos centremos en crear una sociedad verdadera-
mente pacífica.(5) El enfoque no está en los deseos y necesi-
dades personales, sino en el conjunto; no en la competencia 
feroz por enriquecerse o en la presión excesiva por rendir, 
sino en la cooperación; no en la lucha individual por la exis-
tencia, sino en la igualdad para todos.
En una sociedad así, todos pueden sentirse siempre conec-
tados con el todo, se reconoce conscientemente la unidad, 
recibimos el flujo de sabiduría y compasión, y lo transmiti-
mos. 
Nos elevamos por encima de nuestro pasado y presente 
personales, y trabajamos por un futuro compartido para la 
humanidad en su conjunto. Entonces, nos elevamos por 
encima de los partidos, no honramos las imágenes enemi-
gas y no tomamos partido. En su Tao Teh Ching, paradoja 
49, Lao-Tsu nos plantea un buen reto para una sociedad 
pacífica.(6) En esta paradoja, dice: Soy bueno con los bue-
nos porque son buenos; soy bueno con los que no son bue-
nos para que puedan llegar a ser buenos. Y eso es lo mismo 
en términos de intención, pero puede adoptar diferentes 
formas en la práctica. 

Se requiere una actitud activa
La creación de una sociedad así no ocurre automáticamen-
te y, como se ha mencionado antes, requiere que cada uno 
de nosotros adopte un papel activo, abra su corazón (espiri-
tual), investigue, ejerza el discernimiento y construya una 
visión clara. Pero si logramos aferrarnos a las ideas que he-
mos adquirido, ya no nos desanimaremos, sino que sere-
mos ecuánimes y perseveraremos, sabiendo que la unidad 
es la realidad. Y, afortunadamente, ya hay muchas personas 
que son ejemplos de ello. 
Pensemos, por ejemplo, en el escritor Víctor Hugo, quien, 
con su discurso de 1849 sobre la paz mundial, titulado ‘Lle-
gará un día...’, quiso hacer ver a los demás que habría un 
tiempo sin guerras en el mundo.(7) En los siglos anteriores, 



20 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

nadie podía imaginar que habría paz solo dentro de Fran-
cia, y ahora había una Francia unida. Seguramente le se-
guiría una Europa unida y, en última instancia, la paz 
mundial, una fraternidad entre los pueblos. 
O pensemos en el discurso de Martin Luther King ‘Tengo 
un sueño’, en el que habla de su sueño de que algún día 
daríamos por sentado que todas las personas eran creadas 
iguales, que los hijos de los antiguos esclavos y los antiguos 
propietarios de esclavos se sentarían juntos en una mesa de 
hermandad, y que sus cuatro hijos vivirían algún día en un 
país en el que no serían juzgados por el color de su piel, 
sino por su carácter.(8)

Pensemos también en un cantante como John Lennon, que 
trajo al mundo la canción ‘Imagine’ para compartir una 
imagen, una visión, de unidad. Parte de esa letra dice así: 

Imagine all the people
Living life in peace …
You may say I’m a dreamer
But I’m not the only one 
I hope someday you’ll join us
And the world will be as one* (9)

Piensa también en ejemplos de tu propio entorno; todo el 
mundo conoce a una o varias personas que influyen 
notablemente de forma positiva en el ambiente de una 
habitación cuando entran en ella. Con una forma de 
pensar más lúcida y compasiva, pueden crear una 
atmósfera en la que otras personas pueden relajarse, sentir 
que no se les juzga, sentir que pertenecen a ese lugar y que 
se les permite desarrollarse según sus propias cualidades. 
Por lo tanto, también es bueno pensar en quiénes, en tu 
círculo más cercano, ya viven de esta manera (quizás 
inconscientemente), basándose en la idea de que pueden 
fortalecerse mutuamente a través de la cooperación. 
Porque cuantas más personas con un corazón abierto, una 
mente inquieta y una visión espiritual despejada tengamos 
creando ese ambiente, más grande y fuerte se volverá. Eso 
es lo que intentamos lograr con este simposio. Más 
personas que desarrollen una visión espiritual clara, que 

Imagina a todas las personas
Viviendo en paz...
Puede que digas que soy un soñador
Pero no soy el único 
Espero que algún día te unas a nosotros
Y el mundo será uno solo

*

quieran vivir de acuerdo a ella y, por lo tanto, contribuyan 
a la Sabiduría, la Compasión y la Paz.

Observaciones finales 
La lógica del corazón
Por último, unas observaciones finales.
• Hemos intentado dejar claro que no hay nada más 

lógico que razonar y vivir desde la lógica del Corazón. 
• Esto implica reconocer la unidad universal y abrir tu 

propio corazón espiritual para aprender consciente-
mente a recibir y transmitir el flujo de Sabiduría y 
Compasión desde el Corazón del universo. 

• Cada persona puede aprender a transformar la ins-
piración que recibe en una visión lo más clara posible, 
y vivir luego de acuerdo con esa visión en una Paz du-
radera.

Referencias
1. Fundación I.S.I.S., Simposio 2025. Fuente: https://

blavatskyhouse.org/symposium/archive/symposium-2025/; 
visitado el 31 de octubre de 2025.

2.  Sadduceeër PuOvaríka Sutram. Fuente: Wikipedia, lema 
‘Sutra del loto’; consultado el 31 de octubre de 2025.

3. G. de Purucker, Preceptos de Oro del Esoterismo. Segunda 
edición revisada. Point Loma, California, Theosophical 
University Press, 1938, p. 149.

4. M. (Mahatma) y K.H. (Mahatma), Las cartas de los 
Mahatmas a A.P. Sinnett. Transcritas y recopiladas por A. 
Trevor Barker. Segunda edición revisada. Pasadena, 
California, Theosophical University Press, 2021, Carta 49, 
De K.H. Recibida en Umballa de camino a Simla, 5 de 
agosto de 1881, p. 280.

5. W. Q. Judge, Ecos de Oriente. Volumen III. Pasadena, 
California, Theosophical University Press, 1987, p. 264.

6. Lao Tzu, Tao Te Ching. Fuente: https://www.taoistic.com/
taoteching-laotzu/taoteching-49.htm; visitado el 31 de 
octubre de 2025.

7. Victor Hugo, Discours au Congrès de la Paix, 1849. (Inglés, 
fuente: https://trove.nla.gov.au/newspaper/article/12914658; 
consultado el 31 de octubre de 2025). (Fuente en francés: 
https://www.taurillon.org/Victor-Hugo-au-Congres-de-la-
Paix-de-1849-son-discours,02448?lang=fr; consultado el 31 
de octubre de 2025).

8. Martin Luther King, Tengo un Sueño. Fuente: Wikipedia, 
lema ‘Tengo un Sueño (Martin Luther King)’; consultado el 
31 de octubre de 2025.

9. John Lennon, Imagine. Fuente: https://songteksten.net/lyric/
1707/31013/john-lennon/imagine.html; consultado el 31 de 
octubre de 2025.



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 21

Grupo de Estudio

Sobre la naturaleza de
las influencias cósmicas
Acerca de la Astrología, parte 3

Pensamientos clave

» Todos los seres del cosmos, 
en todos los niveles de 
conciencia, se influyen 
constantemente entre sí. Lo 
que un ser percibe de una 
influencia cósmica concreta 
depende de su recep�vidad 
específica a ella.

» Toda influencia, 
originalmente es una 
‘emanación’ del ser fuente, 
que consiste en un flujo o 
corriente de seres 
subordinados. Dicha corriente 
�ene dos aspectos: un aspecto 
de fuerza y otro de sustancia. 

» Cada constelación, sol, 
planeta y ser humano llevan 
dentro de sí las doce 
caracterís�cas cósmicas 
fundamentales. Las doce están 
constantemente ac�vas, con 
una o más dominantes en cada 
ser.

» Las influencias cósmicas 
existen en un número casi 
ilimitado de relaciones 
posibles. Cada influencia es 
una fuerza cósmica neutral que 
puede u�lizarse para el interés 
propio o para el beneficio de 
todos los seres vivos.

Este es el tercer artículo de nuestra serie sobre los principios básicos de la 
Astrología antigua, una parte profunda de la Sabiduría Universal. En este 
artículo, discutimos la naturaleza de las influencias cósmicas y cómo nos 
afectan como individuos. Analizamos las características del zodíaco celes-
tial, el Sol, los planetas sagrados, nuestro propio planeta Tierra y, final-
mente, las llamadas ‘casas’. También abordamos la cuestión de nuestra 
responsabilidad al respecto.

Ideas básicas
Para comprender la lógica de lo que 
vamos a decir, es útil recordar algunas 
ideas de los dos primeros artículos. A 
la hora de construir una imagen men-
tal de esto, la idea fundamental de la 
Teosofía es siempre el punto de parti-
da ideal, a saber, que hay un principio 
básico detrás de todos los fenómenos 
externos, y que este principio básico 
es ilimitado y lo abarca todo. Se po-
dría llamar un Principio de Vida ili-
mitado. Todo forma parte de él. Las 
consecuencias de esto son enormes. 
Entre ellas se incluye que todo el cos-
mos está vivo. En otras palabras, las 
galaxias, los soles, los planetas, los se-
res humanos, los átomos, son todos 
expresiones de seres vivos. Y lo que la 
ciencia llama ‘fuerzas’ y ‘sustancias’ 
no son más que expresiones de seres, 
de conciencias. El tema de este artícu-
lo, ‘influencias cósmicas’, trata sobre 
las interacciones y los intercambios 
entre los seres.

Y como todos los seres, incluidos los 
seres humanos, son parte inherente 
del principio de Vida ilimitado, todos 
llevamos dentro todo tipo de caracte-
rísticas y fuerzas. El grado en que ya 
hemos activado esos potenciales es 
otra cuestión. Las doce características 
cósmicas están activas en cada ser hu-
mano, aunque en un equilibrio indivi-
dual.
Cada ser se encuentra en un punto 
diferente de desarrollo y ha activado 
un conjunto único de esos potencia-
les. Por lo tanto, las características  
dominantes y las más subordinadas 
difieren de un individuo a otro.
Una consecuencia adicional de esta 
idea básica es que todos los seres son 
parte inseparable de lo ilimitado y, 
por lo tanto, están inseparablemente 
conectados entre sí. En la práctica, esto 
se manifiesta de la siguiente manera: 
todas las cosas se influyen constante-
mente unas a otras. Los físicos    saben 
que esto se aplica a los átomos, los 



22| Lucifer nr. 1 |enero 2026

meteorólogos saben que se aplica a la atmósfera de nuestra 
Tierra, y los psicólogos y sociólogos saben que se aplica a 
las relaciones entre las personas. La teosofía dice: se aplica 
en todas partes. Es un principio universal. 
Otra idea fundamental de la teosofía es que todos los seres 
reencarnan continuamente, o en otras palabras, pasan con-
tinuamente por el ciclo de la vida y la muerte: nacimiento, 
existencia exterior (con todas las valiosas experiencias que 
esto conlleva), muerte, paz interior y procesamiento de las 
lecciones aprendidas, y luego un nuevo nacimiento. Y así 
sucesivamente. Todo ser pasa por estas etapas de la vida: 
galaxia, estrella, planeta, humano, planta, mineral. Y esto 
también ha sido confirmado en parte por la ciencia moder-
na. Una estrella, por ejemplo, pasa por una fase de juven-
tud, una fase de adultez y una fase ‘final’. Si luego renace o 
no, aún no se puede confirmar con los medios científicos 
actuales.

Las influencias cósmicas son una experiencia 
de aprendizaje
Cada estrella es el vehículo de una conciencia cósmica con 
un radio de acción que abarca, al menos, parte de la Vía 
Láctea; una conciencia planetaria también tiene un alcance 
cósmico, pero es considerablemente más limitado. Los    
seres humanos tenemos un alcance de conciencia aún más 
limitado. ¡Pero podemos desarrollar nuestro potencial ili-
mitado latente y hacer que nuestra visión sea cada vez más 
cósmica! Y para ello, necesitamos el estímulo de seres que ya 
están trabajando a ese nivel cósmico. Y esos son ‘los influjos 
cósmicos’.
En este artículo describimos las influencias cósmicas. Nos 
preguntaremos cuál es su naturaleza. Los seres humanos  
vivimos dentro de esas influencias: ellas conforman nues-
tro entorno vital o, por usar un término de la biología, 
nuestro ecosistema. Ese entorno vital no siempre perma-
nece igual. Esto también es cierto en la naturaleza que nos 
rodea; las estaciones, que se repiten cíclicamente, ofrecen 
posibilidades siempre cambiantes para los seres que viven 
en un bosque o en un prado. La esfera cósmica de la vida 
también está sujeta a cambios cíclicos. Todas las estrellas y 
planetas pasan por diferentes fases de vida. Es precisamen-
te gracias a esta dinámica que podemos crecer interior-
mente y desarrollarnos aún más. Las influencias cósmicas 
conforman nuestro entorno de aprendizaje espiritual, men-
tal y físico.
¿Cuál es la naturaleza de estas influencias cósmicas? Para 
comprenderlo un poco mejor, examinemos primero qué 
entendemos por ‘influencias’.

¿Qué entendemos por ‘influencias’?
¿Qué entendemos por ‘influencias’? Todas las fuerzas o   
influencias fluyen siempre de seres. Ya hemos dicho que 
debemos pensar en las interacciones, los intercambios en-
tre los seres. Gracias a estas interacciones, todos los seres 
pueden crecer y desarrollarse.
Perfilemos la imagen. Los distintos seres cósmicos, como 
las estrellas y los planetas, se influyen continuamente entre 
sí, y lo hacen mediante el intercambio continuo de enor-
mes corrientes de seres subordinados o ‘inferiores’. Estas    
corrientes son las que los seres humanos experimentamos 
en última instancia como ‘fuerzas’ o ‘influencias’. Profun-
dizaremos un poco más en esto.
Un ser solar irradia continuamente un número inimagina-
ble de seres menos desarrollados, y estamos hablando de 
muchos más tipos de seres que aquello que conocemos 
como la radiación detectada desde el Sol por nuestros teles-
copios. El Sol envía seres a los reinos divino, espiritual, 
mental, psíquico y físico. Todos estos seres realizan una   
especie de viaje de ida y vuelta, formando durante un tiem-
po parte de ciertos planetas, funcionando en ellos como 
bloques vivos de construcción, y regresando cíclicamente 
al Sol. Por lo tanto, el Sol también incorpora (temporal-
mente) un gran número de seres inferiores dentro de su 
constitución.
Estas corrientes de seres pueden verse o experimentarse ‘des-
de fuera’ como fuerzas o como sustancias. Pero todo ser tiene 
siempre tanto un aspecto de fuerza como uno de sustancia, 
porque la fuerza y la materia son dos expresiones de la misma 
Vida subyacente. Depende de la naturaleza de nuestros senti-
dos que experimentemos las corrientes de seres como fuerza 
o como materia. Los pensamientos son corrientes de seres 
etéricos que, en nuestra capacidad de pensar, experimenta-
mos como ‘fuerzas’. Con nuestros sentidos físicos, no pode-
mos percibir sus cuerpos, las sustancias con las que se revis-
ten. Sin embargo, los pensamientos también tienen un lado 
material. En comparación, una corriente de agua es para    
nosotros ‘materia en movimiento’, porque es una sustancia 
física que podemos ver, oír, sentir, oler y saborear. Al mismo 
tiempo, el agua también tiene un aspecto de fuerza.
Las influencias cósmicas – las corrientes de seres inferiores 
antes mencionadas – no siguen trayectorias aleatorias, sino 
que siempre siguen el camino de menor resistencia: viajan 
a través de ciertos ‘canales’ hacia aquellas partes del sistema 
solar y a los planetas que les atraen.
Esta ‘atracción’ se describe en física como ‘la diferencia de 
potencial entre dos puntos’. Un ejemplo de ello es la des-
cripción de la ley de la gravedad de Newton. El agua fluirá 



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 23

de lo alto a lo bajo en función de la diferencia de altura; las 
corrientes eléctricas fluyen de un polo a otro en función de 
la diferencia de potencial, y así sucesivamente. En un sen-
tido más profundo: los seres más espirituales envían conti-
nuamente influencias a los seres menos desarrollados. Aquí 
también vemos una ‘diferencia de potencial’. 

¿Dónde reside nuestra responsabilidad?
Estamos rodeados de influencias de otros seres, pero nosotros 
mismos determinamos, consciente o inconscientemente, 
qué hacemos con ellas. Estamos constantemente rodeados 
por las influencias de las doce constelaciones del zodíaco, 
nuestro Sol y muchos planetas. En este estudio, es útil tener 
en cuenta que, como seres humanos que pensamos de     
forma independiente, podemos controlar nosotros mismos el 
proceso de influencia. Tenemos libre albedrío. En cualquier 
momento de nuestra vida, podemos enfocar nuestro pensa-
miento, ‘dándole color’ conscientemente. Al hacerlo, deter-
minamos a qué influencias cósmicas nos abrimos y a cuáles 
no. Y si aprendemos a dominar nuestro pensamiento, so-
mos capaces de utilizar todas las fuerzas cósmicas, sean del 
tipo que sean, de forma controlada, para nobles propósitos.

La estructura de nuestra investigación
Para empezar, conviene recordar – de la segunda parte de 
esta serie de artículos – quiénes son los protagonistas astro-
lógicos para nosotros, la humanidad de la tierra. Al menos, 
los protagonistas generalmente conocidos. Estos son: 1) el 
zodíaco celestial, que forma un círculo muy grande, en 
cuyo interior se encuentra nuestro sistema solar. Consta de 
doce centros de fuerzas emanadoras. Cada centro irradia su 
característica propia. Los conocemos como ‘Aries’, ‘Tauro’, 
etc. Luego está 2) nuestro Sol, con su propio zodíaco de 
doce signos. Luego están 3) los llamados ‘planetas sagrados’. 
Se trata de doce seres planetarios que están profundamente 
involucrados en el progreso de la evolución de la Tierra. La 
Tierra en sí no está incluida. Cada uno de ellos tiene su  
propio carácter y su propio zodíaco. Cada planeta sagrado 
es para nosotros un transformador de una de las doce fuer-
zas solares (y de las doce fuerzas del zodíaco celestial).
El siguiente paso, siguiendo el orden de lo más cósmico a 
lo más local, es 4) nuestro propio planeta Tierra con su 
zodíaco. Y finalmente, llegamos a 5) nosotros mismos, el 
ser humano individual, con su zodíaco. Hemos desarrolla-
do nuestro zodíaco hasta cierto grado, y somos más o    
menos capaces de recibir las doce fuerzas características del 
cosmos y después transmitirlas a nuestros semejantes y a 
todos los demás seres.

El hecho de que cada sol, cada planeta, cada ser humano 
lleve dentro de sí las doce fuerzas cósmicas explica por qué 
cada ser tiene su propio anillo zodiacal. Véase también la 
explicación que dimos en el artículo anterior de esta serie.
Solo podemos responder a la pregunta ‘¿Qué características 
tienen las influencias de los protagonistas astrológicos?’ de 
forma esquemática, mediante pistas. El verdadero conoci-
miento al respecto pertenece a las partes más secretas de la 
Astrología original. Nunca se hace público, para evitar   
malentendidos y usos indebidos. Pero a continuación dare-
mos algunas pistas.
A medida que avanzamos por estos niveles, es bueno recor-
dar que los seres humanos somos hijos de lo ilimitado y, 
por lo tanto, llevamos dentro de nosotros todas las caracte-
rísticas que existen. Como es arriba, es abajo; como es lo 
grande, es lo pequeño. Por lo tanto, nuestro zodíaco es un 
pequeño reflejo de los zodíacos más grandes en las capas 
más cósmicas de la jerarquía de la que formamos parte.  
Todas estas características también están activas dentro de 
nosotros mismos, más o menos desarrolladas. De lo contrario, 
no podríamos experimentarlas.

El zodiaco celestial
Como se describe en el artículo anterior de esta serie, el  
zodíaco celestial se refiere a las doce constelaciones que for-
man un cinturón alrededor de nuestro sistema solar, en el 
mismo plano que los planetas. Las conocemos con los 
nombres de ‘Aries’ a ‘Piscis’.(1)

El zodíaco celestial cumple una función extremadamente 
importante en relación con nuestro sistema solar. Su      
influencia forma, por así decirlo, el patrón básico en el que 
se basan todos los patrones y ciclos dentro de nuestro siste-
ma solar, desde su nacimiento primigenio hasta su futura 
muerte. Se podría decir que el zodíaco celestial garantiza 
que todos los procesos del sistema solar se desarrollen de 
acuerdo con las leyes universales.



 24 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

* Esta división tripartita se asemeja en parte a lo que en teosofía se conoce como ‘las tres cualidades de la naturaleza’: rajas (actividad,
que conduce a cambios útiles o, por el contrario, al caos), tamas (perseverancia, pero también pereza y somnolencia) y sattva 
(comprensión y control, pero también puede conducir a ‘filosofar’ cuando se necesita una acción enérgica). Existe cierta similitud, 
pero también hay diferencias entre estas dos tríadas. Por ejemplo, es ciertamente cuestionable si podemos atribuir las cualidades sattva 
a los signos mutables, porque sattva implica que estás por encima de la actividad y la pasividad, que tienes control sobre ellas. 
Los signos mutables no son particularmente conocidos por ser ‘extra controlados’. El control es posible con las doce características.

Los aspectos más nobles y más burdos de las caracteristicas del zodíaco
Tomemos cuatro constelaciones como ejemplo. El carácter de Tauro es práctico, persistente, fiable, pero 
puede ser terco y muy materialista. El carácter de Leo es creativo en espíritu, con cualidades de liderazgo, 
pero también puede ser agresivo y arrogante en ocasiones. Los rasgos dominantes de Escorpio son la 
determinación y la fuerza serena.
El lado emocional de este signo también puede expresarse en forma de orgullo, celos y tendencia a 
guardar rencor.
Las personas con fuertes características de Acuario son centradas y originales, pero también pueden ser 
Caprichosas y, por lo tanto, impredecibles. 
Se puede encontrar mucha más información sobre las características de las doce constelaciones en 
cualquier libro de astrología razonablemente bien fundamentado. No entraremos en detalles sobre esto 
ahora. Es importante recordar que se trata de características muy generales, y que cada individuo ha 
desarrollado una mezcla única de diferentes rasgos en sus vidas anteriores.

Posibles clasificaciones
Las doce constelaciones pueden caracterizarse y clasificarse de diferentes maneras. Ya mencionamos una
clasificación en el artículo anterior de esta serie: hay seis fuerzas cósmicas fundamentales, cada una de las
cuales tiene dos polos, uno más espiritual y otro más material. Esto da un total de doce tipos, que están
representados por las doce constelaciones.
Otra forma es la siguiente: podemos clasificarlas en cuatro grupos de tres, cada uno de los cuales 
representa un elemento de la naturaleza. Estos cuatro elementos se denominan ‘fuego’, ‘aire’, ‘agua’ y 
‘tierra’. Con estos términos, los filósofos antiguos no se referían literalmente al fuego y al aire (y 
así sucesivamente) que conocemos, sino a cuatro grados de existencia exterior, desde lo más etéreo hasta
lo más material. (3) El carácter del fuego es el más etéreo, y el de la tierra, el más material.
Según los astrólogos occidentales, las doce constelaciones también pueden clasificarse según estas tres
características: 1) propensas a provocar cambios (que pueden hacerse de forma reflexiva o muy irreflexiva),
2) propensas a aportar estabilidad a una situación (o, por el contrario, a permitir que el curso de los 
acontecimientos se vuelva rígido) y 3) propensas a adaptar las cosas cuando es necesario (lo que también
puede ser exagerado). En la astrología moderna, las constelaciones con la característica 1) se denominan
‘signos cardinales’, las que tienen la característica 2) se denominan ‘signos fijos’ y las que tienen la 
característica 3) se denominan ‘signos mutables’. 
Esta división tripartita tiene cierta semejanza con algunas divisiones tripartitas que conocemos de la 
Sabiduría Universal, pero debemos tener cuidado de no equipararlas (véase la nota al pie de esta página).*
Si combinamos esta clasificación con la clasificación en cuatro elementos, obtenemos el siguiente 
diagrama:

Elementos cósmicos
Tres propriedades, según la astrología ocidental

Signos cardinales  Signos fijos  Signos mutables

FUEGO Aries Leo Sagitario

AIRE Libra Acuario Géminis

AGUA Cáncer Escorpio Piscis

TIERRA Capricornio Tauro Virgo



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 25

Las características de las doce constelaciones
Es importante destacar que estas doce características o fuer-
zas principales de las constelaciones son homólogas. No se 
puede decir que una sea ‘buena’ y otra ‘mala’. Simplemente 
son diferentes entre sí.
¿Cuáles son sus características? Los nombres de las cons-
telaciones son símbolos que nos dicen algo sobre sus pro-
piedades. Pongamos un ejemplo: el carácter de Aries es 
emprendedor y valiente, pero también puede ser impulsivo 
y temerario. La imagen de un carnero dando un poderoso 
empujón hacia adelante es reconocible en nuestra cultura. 
Estos nombres están, por supuesto, más o menos ligados 
a la cultura. Al fin y al cabo, tienen que ‘significar algo’ 
para ti. 
En el pasado, algunos de estos nombres eran diferentes a 
los actuales. En la India, hubo un período en el que se uti-
lizaban diez constelaciones en lugar de doce (2).
Un punto muy importante aquí es que cada constelación 
tiene un aspecto más noble y supra-personal y, al mismo 
tiempo, un aspecto que proviene del interés propio y el 
pensamiento dogmático. El primero produce armonía en 
todo tipo de aspectos, el segundo lo contrario. Las eleccio-
nes que hacemos de nuestros pensamientos y acciones,   
determinan cuál de estos dos aspectos convertimos en una 
fuerza viva. El recuadro adjunto ‘Los aspectos más nobles 
y más burdos de las características del zodíaco’ ofrece algu-
nos ejemplos de ello.
Cualquiera que lea el esquema anterior y observe el diagra-
ma, descubrirá rápidamente que estas doce características 
se complementan entre sí y que combinarlas dará lugar a 
resultados beneficiosos, tanto dentro de nosotros mismos 
como en nuestra colaboración con los demás. Aunque esto 
último a veces requiere mucha atención para comprender 
al otro y sintonizar con él. La consideración combinada 
con la iniciativa (en el momento adecuado) conduce a la 
colaboración a un nivel superior.
Un ejemplo sencillo y reconocible de cómo los cuatro ele-
mentos se complementan entre sí es nuestro cuerpo físico: 
sin la materia sólida de nuestros huesos (tierra), la sangre y 
el sistema linfático (agua), la respiración (aire) y la produc-
ción de calor (fuego), no puede funcionar como un todo 
saludable.
Existen también otras clasificaciones de las doce constela-
ciones, cada una de las cuales enfatiza un aspecto diferente. 
En los libros de astrología actuales, por ejemplo, se encuen-
tra la clasificación en las cuatro estaciones del año, siendo 
cada estación (como la primavera, que comprende Aries, 
Tauro y Géminis) un miniciclo en sí mismo que siempre 

comienza con un signo cardinal (Aries), se estabiliza des-
pués con un signo fijo (Tauro) y finalmente experimenta 
una transformación con un signo mutable (Géminis). 
Pero, como se ha mencionado anteriormente, estos artícu-
los no pretenden ser manuales de astrología, sino mostrar 
algunos trasfondos teosóficos.

Las características de nuestro Ser Solar
Todo el sistema solar puede considerarse como un gran 
organismo, dentro del cual el Ser Solar, nuestro Sol,     
desempeña un papel central. El Ser Solar es fundamental-
mente dodécuplo, al igual que todos los seres, y es el trans-
misor o transformador de las doce fuerzas que llegan a 
nuestro sistema solar desde el zodíaco celestial a todos los 
habitantes del sistema solar.
Como todo ser, el Ser Solar tiene su propio carácter único. 
El hecho de que los soles (estrellas) tengan cada uno sus 
propias características se expresa, entre otras cosas, en los 
diferentes colores que despliegan en el cielo nocturno.
Los seres humanos podemos percibir muy poco de las    
características específicas de nuestro Sol, porque vivimos en 
medio de su esfera de influencia y, por lo tanto, no tene-
mos bases para la comparación. Un pez en el agua salada 
del océano no puede imaginar el agua dulce del río.

Las características de los planetas sagrados
En general, cada ser planetario puede considerarse una par-
te indispensable del organismo del sistema solar, con una 
función única dentro de él. Por ejemplo, cada ser planeta-
rio desempeña un papel importante en la estimulación y 
‘supervisión’ del nacimiento, la construcción y el desarro-
llo de un número específico de otros planetas dentro de 
este sistema. Es uno de sus ‘padres’ o ‘guardianes’, por así 
decirlo.
Los doce planetas que llamamos ‘planetas sagrados’ son to-
dos aquellos que cumplen este rol parental en relación con 
la Tierra.(4) Cada uno de estos planetas sagrados tiene sus 
propias características y cada uno es el transformador de una 
de las doce influencias del Sol sobre nuestra Tierra. Estas 
influencias que son transformadas, varían desde las más di-
vinas, pasando por las mentales y astrales, hasta las más ma-
teriales.
La tabla siguiente enumera los siete planetas sagrados cono-
cidos públicamente. La tabla indica el tipo de influencia  
solar que cada uno de los siete nos transmite.(5) Hay otros 
cinco planetas sagrados, pero no figuran en esta tabla. Son 
de naturaleza tan espiritual que solo se daba más informa-
ción sobre ellos en círculos esotéricos cerrados.



26| Lucifer nr. 1 |enero 2026

 Planeta sagrado
Caráter dominante de su
influencia en la Tierra
(nombre sánscrito)

El aspecto correspondiente del 
pensamiento en los seres humanos
(explicación del termino sánscrito)

Júpiter Envoltura áurico (nuestra base más
etérica) Sentido de unidad, fuente de compasión

Mercurio Buddhi Comprensión, intuición sobre las causas 

Venus Manas superior Pensamiento iluminado por un sentido de  
unidad y comprensión

Saturno Manas inferior Pensamiento centrado en el mundo exterior

Marte Kāma  Fuerza del deseo, el poder de hacer   
realidad o que uno quiere  

‘Sol’ (sustituto de un 
planeta oculto) Prāna Pensamientos centrados en nuestra vitalidad,  

energía vital; el poder de actuar
‘Luna’ (sustituto de un
planeta oculto) Linga-śarīra, Sthūla-śarīra Pensamientos que se centran en nuestra 

naturaleza emocional y física

 subyacentes

Una descripción 
en inglés de las 
doce casas, en 
palabras clave.(7)

Cada planeta irradia todo tipo de características, desde las 
divinas hasta las materiales. Lo que vemos en el diagrama 
es solo la característica dominante en términos de su in-
fluencia en la Tierra. Esa característica dominante, por 
ejemplo, Kqma o deseo en el caso del planeta Marte, tiene 
en sí misma un aspecto universal y material.(6) Después de 
todo, hay deseos muy nobles, deseos muy compasivos; y 
hay deseos muy orientados a lo material, y todo lo que hay 
entre medias. En resumen, no hay diferencias éticas en 
cuanto a la calidad entre los siete planetas sagrados mencio-
nados. Tampoco hay planetas ‘favorables’ y ‘desfavorables’, 
como se afirma en columnas astrológicas superficiales (Jú-
piter sería favorable, Saturno desfavorable, por ejemplo).
Así como las características de una o más constelaciones do-
minan en cada ser humano, también lo hacen uno o más 
planetas sagrados. Cada vez que esos planetas atraviesan  
períodos en nuestras vidas en los que su influencia sobre la 
Tierra se refuerza, esto tendrá un efecto en nosotros, inclu-
so más que en otras personas. Profundizaremos en este 
tema en el próximo artículo.

Las características de las ‘casas’
Según la Astrología contemporánea, las doce ‘casas’ for-
man una subdivisión del cielo – en el mismo plano que los 
planetas y el Sol – en doce partes, en el momento en que 
nace una persona. También forman una especie de zodíaco 
alrededor del individuo. El punto de partida, la primera 
casa, comienza en el punto del horizonte donde aparecen 
los cuerpos celestes, visto desde nuestra propia posición en 
la superficie de la Tierra. Las casas forman así un zodíaco 
completo, por lo que cada planeta se encuentra en una casa 
concreta.

El orden de estas doce casas es fijo, pero el punto en el que 
comienza la primera casa y el tamaño de cada segmento 
(cuántos grados de ancho tiene) depende de la hora y el 
lugar exactos de nacimiento de una persona, por lo que es 
diferente para cada una.

Las doce casas representan doce aspectos de nuestra vida 
exterior o física. En este sentido, el zodíaco de las casas 
muestra una clara correspondencia con el zodíaco celeste. 
Aquí vemos en acción el principio de como es arriba, es 
abajo: las casas reflejan el zodíaco celestial en las áreas    
sociales y personales de la existencia humana. Por ejemplo, 
la tercera casa se refiere a nuestra red de contactos con 
nuestros semejantes y, por lo tanto, refleja las características   
comunicativas de la constelación de Géminis, la tercera 
constelación; la cuarta casa se refiere a nuestras circunstan-
cias domésticas y nuestra infancia, y está fuertemente relacio-
nada con la constelación de Cáncer, la cuarta constelación.



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 27

Si tenemos una carta natal en la que uno o más planetas 
son prominentes en una de las casas, entonces esa casa   
desempeña un papel importante en nuestras vidas, teñida 
por los planetas que hay en ella. Entonces nos involucra-
mos intensamente con ella. Además, parece probable que 
los detalles de la descripción de las doce casas estén ligados 
a la cultura. Al fin y al cabo, lo que experimentamos como 
‘relaciones’ y ‘circunstancias domésticas’ depende en gran 
medida de nuestra cultura.
En la literatura teosófica que conocemos, se dice poco o 
nada específico sobre el círculo de las ‘casas’. La explicación 
del astrólogo Hamaker-Zondag contiene la siguiente idea 
interesante: podemos ver las casas como espejos de nosotros 
mismos, como proyecciones de rasgos de carácter dentro de 
nosotros mismos.(8) Desde un punto de vista teosófico, esto 
también es lógico. Después de todo, nos atraen precisa-
mente aquellas situaciones externas o físicas que se corres-
ponden con nuestras propias características. Tanto el amor 
como el odio, la atracción y la repulsión, pueden llevarnos 
a determinadas circunstancias. Porque solo allí podemos 
ser ‘nosotros mismos’ y encontrar los estímulos que necesi-
tamos para nuestro crecimiento interior.
Dado que el círculo de casas es diferente para cada persona 
– depende de la hora y el lugar de nuestro nacimiento –, 
también tiene cierta relación con el zodíaco del individuo. 
Sin embargo, este último abarca mucho más, concreta-
mente todas nuestras características psicológicas, mentales 
y espirituales.

Las rutas de las influencias astrológicas
¿A través de qué rutas cósmicas llegan a la Tierra las in-
fluencias del zodíaco celestial, el Sol y los planetas sagrados? 
Para empezar, las expresiones ‘rutas cósmicas’ y ‘caminos’ 

se han elegido deliberadamente, porque existen canales de 
conexión específicos, rutas, ‘líneas de comunicación’ entre 
todos los cuerpos celestes, que garantizan el buen funciona-
miento del conjunto. Todo en el cosmos ocurre de forma 
legítima y estructurada. Las influencias cósmicas nos llegan 
a través de circulaciones específicas en el cosmos. Estos   
canales de conexión existen entre las propias estrellas, entre 
el Sol y los planetas (como las erupciones solares que expe-
rimentamos como auroras boreales y australes), entre los 
propios planetas y también dentro de cada planeta.(9) En 
nuestra esfera exterior, la Tierra, estos canales de conexión 
adoptan la forma de corrientes electromagnéticas, corrien-
tes de viento, ríos, corrientes oceánicas y similares.
El cosmos es un gran organismo, y nuestro cuerpo físico es 
un pequeño reflejo de él. Y al igual que nuestro cuerpo  
físico tiene venas, vías nerviosas, vías linfáticas y similares, 
que conectan cada órgano con todos los demás y garanti-
zan un flujo continuo de sustancias, lo mismo ocurre en 
todos los niveles de la Tierra, el sistema solar y la galaxia. 
Al hacerlo, debemos recordar siempre que estamos hablan-
do de corrientes de seres, porque todas las cosas están ani-
madas. A través de la red de canales cósmicos, cada ser es 
atraído constantemente hacia aquellos lugares especiales 
con los que está relacionado, que son de naturaleza similar 
al propio ser.
Si queremos formarnos una idea de cómo nos llegan las in-
fluencias cósmicas, primero debemos darnos cuenta de que 
el cosmos está estructurado jerárquicamente. Concreta-
mente, dentro de la esfera de influencia del ser de la Vía 
Láctea viven miles de millones de seres solares; dentro de la 
esfera de dicho ser solar vive un grupo de seres planetarios, 
que también ejercen una influencia muy fuerte entre sí. Y 
dentro de la esfera de influencia de un planeta viven mu-
chos seres, incluidos seres minerales, seres vegetales, seres 
animales, seres humanos y seres divinos. Y cada ser está, de 
hecho, estructurado jerárquicamente; en resumen, se pue-
de extender el principio infinitamente hacia los seres más 
pequeños y luego infinitamente de nuevo hacia los seres 
más grandes.

El flujo de sabiduría a través de todas las 
capas de la jerarquía
Dado que cada ser es una expresión de lo ilimitado, lleva 
dentro de sí todos los niveles posibles de conciencia y habi-
lidades. Por lo tanto, en principio, puede resonar con todas 
las influencias, incluso si estas provienen de seres muy uni-
versales. Por supuesto, solo si se ha preparado para ello. 
Todo gira en torno a la resonancia: ¿se ha desarrollado el 

La Luna tiene un poderoso efecto físico sobre las mareas. Pero su 
influencia general es emocional: podemos aprender a controlarla.



28 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

ser de tal manera que puede resonar con la influencia de 
una determinada ‘frecuencia’?
Este es el principio. Pero la naturaleza de las influencias de 
los seres que forman las diferentes capas del cosmos jerár-
quico varía enormemente. Cuanto más espiritual es ese ser 
en relación con nosotros, más experimentamos su influen-
cia como un ‘fundamento omniabarcante’, como pura-
mente basado en principios y universal.(10)

Esta idea se puede encontrar en todas partes en nuestra so-
ciedad. Por poner un ejemplo: en 1948, las Naciones Uni-
das respaldaron la Declaración Universal de los Derechos 
Humanos (DUDH) como base para sus acciones interna-
cionales y nacionales. 
Varios principios de la DUDH han sido consagrados en las 
constituciones de muchos países y, en parte, traducidos en 
leyes, normas y procedimientos más concretos, con la esen-
cia propia de cada país. Luego están las autoridades provin-
ciales y municipales que dan forma concreta a esas leyes. 
Así que aquí vemos tres niveles, desde lo fundamental-ge-
neral hasta lo específico-concreto. Todos los ciudadanos 
pueden experimentar la influencia y el poder inspirador de 
la DUDH, las leyes nacionales y sus versiones locales.
Si la alta dirección de una empresa consigue crear un am-
biente habitual de cooperación mutua dando ejemplo, esto 
tiene una influencia inspiradora general. Al mismo tiempo, 
los departamentos darán forma a esa cooperación a su ma-
nera mediante acuerdos de trabajo. O, por poner otro 
ejemplo: las instrucciones generales del director de una 

escuela con alumnos de entre 4 y 12 años son ‘traducidas’ 
por cada profesor de una clase específica al nivel de esa clase.
Dentro de nuestro sistema solar, vemos que este principio 
funciona de la siguiente manera (véase el diagrama):
Todos los seres que han tomado conciencia de su posición 
y tarea en el flujo de sabiduría de lo ‘alto’ a lo ‘bajo’, trata-
rán de desarrollar su propia conciencia de tal manera que 
se conviertan en eslabones fiables y puros en ese flujo. No-
sotros, los seres humanos, también podemos llegar a esta 
comprensión explorando las ideas de la Sabiduría Univer-
sal. Es una idea grandiosa y espiritualmente estimulante 
que nosotros, los seres humanos, que parecemos tan peque-
ños en comparación con los seres cósmicos, también sea-
mos eslabones indispensables en esa gran Unidad.

Una mezcla ilimitada
Cuando pensamos en esto, empezamos a ver que la Astro-
logía original, basada en la Sabiduría Universal, no es algo 
que se pueda aprender en unos pocos cursos. La continua 
interacción de los seres cósmicos, que también pasan por 
innumerables ciclos de crecimiento mayores y menores 
(pensemos, por ejemplo, en el ciclo de las manchas solares 
en el Sol), produce un patrón muy complejo y dinámico 
de combinaciones de caracteres que nos afectan como se-
res humanos. Existe una mezcla compleja de influencias 
más generales y fundamentales y otras más específicas y 
concretas.
En palabras de H. P. Blavatsky:(11) 

Protagonistas astrológicos Los diferentes niveles de influencia

1. El zodíaco celestial Las constelaciones del zodíaco celes�al ejercen una influencia 
general fuerte y dinámica sobre todo el sistema solar.

2. El Ser Solar con su propio zodíaco

Los doce polos del zodíaco solar resuenan más o menos con las
doce constelaciones del zodíaco celes�al: actúan como un ‘filtro de color’
para las influencias del zodíaco celes�al. Las influencias del propio Sol 
fluyen a través de todo el sistema solar.

3. Los ‘planetas sagrados’, cada uno 
con su propio zodíaco

4. El ser Tierra con  su propio zodíaco

5. El ser humano individual con su 
propio zodíaco

Cada uno de los doce planetas sagrados es el transmisor y filtro específico
de uno de los doce �pos de influencias solares sobre el planeta Tierra.  
Cada planeta sagrado también resuena con una de las doce constelaciones
en par�cular.

Las diversas influencias cósmicas (puntos 1 a 3) resuenan con los doce 
polos del zodíaco terrestre.

Los seres humanos resonamos más o menos con todas estas influencias 
cósmicas (puntos 1 a 4), dependiendo de nuestras propias caracterís�cas
(nuestro zodíaco individual). Las influencias de los zodiacos superiores
encuentran su reflejo personal y social en el llamado ‘zodiaco domés�co’,
que es diferente para cada ser humano.



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 29

... Solo hay siete planetas (que están específicamente 
conectados con la Tierra) y doce constelaciones, pero las 
posibles combinaciones de sus aspectos son innumerables. 
Dado que cada planeta puede tener doce aspectos 
diferentes con respecto a cada uno de los demás, sus 
combinaciones deben ser casi infinitas; de hecho, tan 
infinitas como las capacidades espirituales, psíquicas, 
mentales y físicas de las innumerables variedades del 
genus homo [humanidad; ed.], cada una de las cuales nace 
bajo uno de los siete planetas y una de las innumerables 
combinaciones planetarias antes mencionadas.

¿Cómo utilizamos las (diversas) influencias 
cósmicas?
Podemos comparar nuestra naturaleza humana compuesta 
con un arpa: en principio, podemos resonar con todo tipo 
de influencias que nos rodean, siempre que hayamos acti-
vado las cuerdas correspondientes en el pasado.
¿Qué significa eso? Significa que nuestras ‘cuerdas’ espiri-
tuales (es decir, nuestras partes más íntimas) son capaces de 
recibir influencias cósmicas de naturaleza espiritual. Estas 
incluyen los aspectos espirituales del zodíaco celestial, el 
Sol, los planetas y el planeta Tierra. Nuestras partes menta-
les pueden captar las frecuencias de vibración mental de  
todas esas influencias celestiales, y nuestras partes más psí-
quicas y emocionales experimentan los aspectos emociona-
les del zodíaco, el Sol y los planetas.
Cada influencia es una fuerza cósmica neutral que puede 
utilizarse en beneficio de todos los seres vivos o en benefi-
cio propio. Lo que hacemos con nuestras ‘oportunidades 
cósmicas’ depende siempre de nuestra libre elección.

1. G. de Purucker, Enseñanzas Esotéricas. Volumen IV. Galaxias 
y sistemas Solares: su génesis, estructura y destino. Capítulo 
‘Constelaciones y signos del zodíaco’. San Diego, California, 
Point Loma Publications, 1987, págs. 39-43; o: La Haya, 
Fundación I.S.I.S., 2015, págs. 65-70.

2. T. Subba Row, Escritos Esotéricos. Adyar, Madrás, India, The 
Theosophical Publishing House, 1980, p. 5, nota al pie 1.

3. G. de Purucker, Fundamentos de la Filosofía Esotérica. Varias 
ediciones, págs. 366-367 (edición original en inglés).

4. Véase la ref. 3, p. 277 (edición original en inglés).
5. H.P. Blavatsky, Escritos Recopilados. Volumen XII. 

Instrucción E.S. nº I, Diagrama II. Wheaton, Illinois, The 
Theosophical Publishing House, 1980, entre las páginas 532 
y 533. En la parte superior del diagrama II, Blavatsky dice 
sobre Átman: ‘Átman (...) no se corresponde con un planeta 
visible, ya que emana del Sol Espiritual’.

6. W.Q. Judge, El Océano de la Teosofía. Pasadena, California, 
Theosophical University Press, p. 53.

7. Fuente: https://www.crystalcave.nl/spirituele-encyclopedie/
sterrenbeelden/de-huizen-in-de-astrologie/.

8. Karen M. Hamaker-Zondag, Aard en achtergrond van de 
huizen. De strologische duiding. Deel 3. [Características y 
antecedentes de las casas. La interpretación astrológica. 
Volumen 3]. 4ª edición. Ámsterdam, Uitgeverij Schors, 
1981, págs. 1-7.

9. Véase la ref. 1, capítulo: ‘Estructura fisiológica oculta del 
Sistema Solar’. Edición de 1987, p. 60-65; edición de 2015, 
p. 93-100.

10. Véase la ref. 1, capítulo ‘El Huevo áurico: cósmico y 
microcósmico’. Edición de 1987, p. 51; edición de 2015, p. 
81.

11. H. P. Blavatsky, La Doctrina Secreta. Volumen 1. Varias 
ediciones, p. 573, nota a pie de página (edición original en 
inglés).

Referencias

Nuestro próximo ar�culo de esta serie 
abordará la pregunta: ¿qué se puede aprender 
de una carta natal? ¿Por qué nacimos en un 
momento y lugar determinados? 
Y: ¿cómo debemos entender aquellas ramas 
de la horoscopia que se ocupan de los cambios 
cíclicos que se producen durante nuestra 
encarnación actual?



Pensamentos-chave

» Actúa por la necesidad de 
restaurar la armonía.

» Protesta contra los abusos, 
no contra las personas.

» Ama a todos, no odies a 
nadie.

» Un solo pensamiento 
compasivo contribuye a crear 
un mejor clima de 
pensamiento.

» Da buen ejemplo de 
acuerdo con tu ideal.

 30 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

Rob Goor

La compasión como  
motivo para la acción
En el turbulento mundo actual, hay protestas y acciones diarias contra 
toda violencia y abuso. ¿Qué motiva al activista y qué puede hacer para 
contribuir a un mundo mejor?

No es necesario enumerar todas las 
injusticias del mundo para darnos 
cuenta de que aún nos queda mucho 
por hacer en el camino hacia una    
sociedad pacífica, justa y armoniosa. 
Todas las formas de violencia contra 
las personas y la naturaleza, todas las 
formas de injusticia, todos los malen-
tendidos y el abandono; a gran canti-
dad de personas esto les desanima. 
Pero muchas otras se rebelan contra 
ello, resistiendo de una forma u otra 
y negándose a adoptar una postura 
pasiva.
Aunque el mundo atraviesa actual-
mente una época muy turbulenta, 
esto es también lo que nos enseña la 
historia: muchos cambios importan-
tes no se producen de forma armóni-
ca, sino con procesos dramáticos. 
Esta es una observación que no debe 
desanimarnos en absoluto. Cualquie-
ra que quiera trabajar por un mundo 
mejor tiene en su interior el fuego de 
un activista.  
Sin embargo, no todas las protestas 
tienen objetivos pacíficos, justos y   
armoniosos. ¿Qué motiva a los mani-
festantes y activistas? ¿Hasta qué pun-
to es por el interés público o más bien 
por beneficio personal? ¿Y cuál es la 
naturaleza de su acción? Las manifes-
taciones son de todo tipo y magni-
tud. El fuego del activismo puede   

encenderse en cualquiera, desde el 
idealista pacífico hasta el egoísta faná-
tico que actúa por su ‘ideal’ limitado.  
El idealista pacífico tiene todo el dere-
cho a expresarse cuando actúa por un 
mundo mejor. Pero construir un 
ideal pacífico y universal de un mun-
do mejor no es tan sencillo. Implica 
construir una visión de la vida en la 
que no se pueden eludir las grandes 
cuestiones de la existencia. Porque 
este ideal pacífico no solo se  refiere a 
una sociedad armoniosa, a cómo se
pueden hacer las cosas, sino también a 
la totalidad, al planeta con todos sus 
habitantes. Se trata de valores univer-
sales, de las leyes de la Naturaleza, de 
la compasión como nota dominante 
de la vida. Nada  menos que eso.  
El idealista pacífico que actúa desde 
una visión universal de la vida, funda-
menta su inspiración en las ideas bási-
cas de la Teosofía, que podemos resu-
mir en unas pocas palabras:
Todo vive, toda la vida es una. Todos 
los seres están conectados en una Fra-
ternidad universal. Todos los seres 
son UNO y solo crecen a través de la 
interacción entre ellos.(1)

Restaurar la armonía
Estos pensamientos se basan en la con-
ciencia que subyace a todo. Podemos 
entretejer estos pensamientos en 



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 31

nuestra existencia si apelamos a nuestra naturaleza supe-
rior, a nuestro núcleo universal que compartimos con 
todo. El manifestante contra la guerra, la opresión o la 
injusticia puede encontrar estas ideas básicas algo distantes, 
pero cuando considera que, en esencia, está manifestándo-
se por la paz, la libertad y la justicia – basadas en la igualdad 
–, esa imagen se vuelve mucho más clara. Del mismo 
modo, el manifestante contra la industria contaminante 
está actuando en favor de un medio ambiente saludable.
La palabra ‘protesta’ también tiene un significado positivo 
en su origen. Proviene del latín pro (por, adelante) y testare 
(confirmar, dejar algo claro). Por lo tanto, con una protes-
ta, esencialmente estás diciendo cómo puede ser el mundo.
De hecho, los manifestantes pacíficos responden a los anta-
gonismos y a los desequilibrios que han surgido. La ley  
kármica de causa y efecto nos enseña que la solución defi-
nitiva reside en restaurar la armonía. Por lo tanto, siempre 
debemos actuar siendo conscientes de la necesidad de res-
taurar la armonía. 
Cooperar para restaurar la armonía es, en esencia, coope-
rar con la ley kármica, que siempre tiene como objetivo 
restaurar el equilibrio. Sin embargo, a menudo aún no   
somos  capaces de formarnos una imagen de la armonía 
universal.  
Por armonía entendemos una situación en la que todos en 
el mundo pueden aportar su propia contribución al con-
junto y se les dan los medios para hacerlo. Pero cuando el 
egoísmo y la búsqueda del interés propio perturban este  
estado ideal, surgen la injusticia, la agresividad e incluso la 
guerra. Por lo tanto, debemos volver a ese estado de justicia.
Si nos fijamos en lo que es bueno para el interés general y 
superior de todos los seres vivos (es decir, ¡todo!), también 
podemos ver mucho más claramente lo que no es bueno y, 
por lo tanto, lo que debemos combatir, evitar o mejorar. 
El restablecimiento de la armonía siempre comienza con 
nuestros pensamientos. Los pensamientos son la base de 
todas nuestras acciones. Cuando las personas aprenden a 
descubrir por sí mismas que existe unidad en la Naturaleza 
y que, por lo tanto, todos estamos conectados en una Fra-
ternidad universal, se sientan las bases para un cambio sig-
nificativo en la mentalidad. Esto da lugar a una paz dura-
dera y al restablecimiento de la armonía. Por eso es tan  
importante actuar basándose en una visión universal de la 
vida y poner de relieve las causas más profundas de los abu-
sos. Entonces, las personas pueden llegar por sí mismas a 
una mayor comprensión y a pensamientos más pacíficos. 
De esta manera, la chispa encendida de la voluntad de ac-
tuar puede servir a la humanidad. ‘La razón por la que nos 

levantamos es que podemos imaginar cómo sería un   
mundo mejor’, dice el historiador holandés Lodewijk van 
Oord, refiriéndose a ello como una forma aplicada de una 
imagen ideal. 
Para Mahatma Gandhi, el activista por la paz indio de la 
primera mitad del siglo pasado, la chispa es simplemente 
un sentido del deber:  

En mi humilde opinión, no cooperar con el mal es tan  
importante como cooperar con el bien.(2)

Gandhi fue un gran defensor de la resistencia no violenta, 
ahimsa, y de la adhesión a la verdad, satyagraha. Demostró 
que es posible resistirse a la injusticia y la opresión sin vio-
lencia y sin odio. También la resistencia a gran escala, sin 
perturbar la vida social. Un ejemplo muy conocido de ello 
es la Marcha de la Sal de 1930, cuando desafió el monopo-
lio del gobierno británico sobre la producción de sal como 
acto de resistencia contra el dominio británico. Gandhi  
caminó más de 300 kilómetros hasta el mar para extraer 
simbólicamente un puñado de sal, junto con miles de    
seguidores. Una acción no violenta por amor a la verdad y 
la justicia. Si relacionamos ese amor universal con el pensa-
miento de unidad de la Teosofía, comprendemos por qué 
restaurar la armonía conducirá a un mundo mejor. El 
amor es el aglutinante del universo, nos enseña Gottfried 
de Purucker. Por lo tanto: no odies a nadie, porque todos 
estamos conectados.

Protesta contra los abusos, no contra las 
personas
Afortunadamente, también hay ejemplos de resistencia no 
violenta y protesta pacífica en nuestra época. Más adelante 
hablaremos de ello. Pero, como se ha mencionado, las   
manifestaciones son de todo tipo y tamaño. En nuestro 
mundo convulso, la gente suele dar un rostro personal a la 
violencia y la injusticia. Unos cuantos nombres represen-
tan para ellos la causa del desastre global. Ahora bien, no se 
puede negar el papel perjudicial de ciertas figuras en la   
escena mundial, pero una acusación personal ignora la 
existencia de un clima de pensamiento en el que una masa 
de personas puede permitir el ascenso de una figura dicta-
torial, o incluso alimentarla, como exponente de sus pensa-
mientos negativos. El propio dictador está atrapado en la 
negatividad, la miopía y el egoísmo; dirigirse a él personal-
mente no tiene mucho sentido. Un clima de pensamiento 
suprapersonal es la mejor arma contra el veneno del odio y 
la venganza.(3)



32 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

Las emociones como el miedo y el odio pueden envenenar 
el clima general de pensamiento más de lo que a menudo 
creemos. Los pensamientos son entidades vivas. Precisa-
mente cuando no controlamos conscientemente nuestro 
pensamiento, los pensamientos negativos pueden contro-
larnos sin que los rechacemos de forma activa. Barend 
Voorham escribió a fondo recientemente sobre los proce-
sos implicados en su artículo ‘El clima de pensamiento’.(4)

Sin embargo, no solo los pensamientos negativos pueden 
propagarse como un virus entre grandes grupos de perso-
nas. Los pensamientos positivos también pueden hacerlo. 
Un solo pensamiento compasivo contribuye a un mejor 
clima de pensamiento. Cualquier persona con un ideal pa-
cífico, por incompleto que sea, puede utilizar sus pensa-
mientos para captar y activar señales positivas. 
De esta manera, el plan para una manifestación pacífica 
puede convertirse de repente en una explosión masiva de 
pensamientos positivos. En 2025, se organizó tres veces en 
los Países Bajos una acción pacífica llamada ‘Línea Roja’, 
en la que se pedía al Gobierno que se posicionara contra la 
violencia excesiva en la Franja de Gaza. Poco antes de la 
primera acción, la organización esperaba 2.000 participan-
tes, pero acudieron 100.000. Unos meses más tarde, unas 
250.000 personas participaron en la tercera acción, en una 
protesta digna. En muchos  ciudades de todo el mundo, la 
gente también salió a las calles para trazar una línea roja 
contra la guerra en Gaza. 
Todo transcurrió de forma muy pacífica. Hubo algunas 
protestas fanáticas y más dirigidas a personas concretas, 
pero las manifestaciones transmitieron un llamamiento 
unificado a la paz y la justicia.

La motivación y los medios
Actuar por un mundo mejor es, por supuesto, principal-
mente una cuestión de motivos. ¿Por qué lo hacemos? ¿De 
dónde viene la chispa que enciende el fuego de la acción? 
La respuesta se encuentra en nuestro núcleo espiritual, que 
compartimos unos con otros. Todos los seres están conec-
tados en una Fraternidad universal. Solo crecemos a través de 
la interacción con los demás, tal y como lo formulamos en 
las ideas básicas. Por eso es tan importante la compasión, 
como esencia de nuestro pensamiento y nuestra acción. La 
compasión siempre debe ser el motivo de la acción. 
Esto plantea la cuestión de qué medios tienen a su disposi-
ción los activistas pacíficos. ¿Cómo podemos actuar de for-
ma pacífica?
En un país como los Países Bajos, las personas son libres de 
manifestarse, un derecho que se valora mucho, y con razón. 

Es una extensión de la libertad de expresión. Pero organiza-
ciones como Amnistía Internacional (coorganizadora de las 
manifestaciones) lleva décadas señalando que esta libertad 
no existe, o apenas existe, en muchos lugares del mundo. 
Por eso es tan importante que las personas que  viven en un 
país libre hagan oír su voz en nombre de las personas que 
viven en entornos en los que no pueden hacerlo.
Hay muchas formas de trabajar por un mundo mejor en 
un país libre. Estas también son una forma de activismo, 
sin darnos cuenta de ello. Por ejemplo, tenemos libertad de 
prensa. Los medios de comunicación reciben muchas críti-
cas, pero todavía hay lugar para el periodismo objetivo en 
el que se pueden denunciar los abusos. En el arte y la cultu-
ra hay mucho margen para las voces críticas con la socie-
dad. Los pensadores mordaces, pero justos y pacíficos, pue-
den encontrar una plataforma para expresar sus opiniones. 
Tenemos derecho a votar para elegir conscientemente a 
aquellas personas que quieren – y pueden – seguir dando 
forma a nuestros ideales.
En resumen, si tenemos una idea clara de una sociedad 
ideal, también podemos promoverla. Podemos desafiar y 
animar a otros a hacer algo al respecto. Esta es una forma 
de ayuda que mejora la calidad de nuestra sociedad.      
Demostrar cómo se pueden mejorar las cosas y destacar los 
ejemplos de aquellas mejoras que ya se han logrado. Las 
imágenes de lo que va bien pueden ser, en última instancia, 
mucho más poderosas que las imágenes de lo que no va 
bien. La chispa de la voluntad de actuar también enciende 
la chispa del entusiasmo.
De esta manera, podemos mejorar el clima de pensamiento 
y combatir la injusticia y la violencia en todo el mundo. 
Ese es también el mensaje para los políticos. Debemos dar 
buen ejemplo nosotros mismos, entonces también tendre-
mos derecho a actuar. ¡No nos desanimemos! La compa-
sión no solo es nuestro mejor motivo, sino también nues-
tro mejor medio.   

Referencias
1. ‘Impulsos de paz de las leyes Universales’. Artículo en: 

Lucifer – el Mensajero de la Luz, especial sobre la Paz. Agosto 
de 2022, número 2-3, págs. 36-42.

2. Mahatma Gandhi, Las palabras de Gandhi. Seleccionadas por 
Richard Attenborough. HarperHarper Collins Publishers 
Inc, 1982, capítulo 2.

3. Véase la ref. 1, los artículos ‘Protección contra el 
descontento, la división y el odio’ y ‘La conciencia y la no 
violencia, armas del poder moral’, págs. 58-77.

4. Barend Voorham, ‘El clima del pensamiento: la galería de 
imágenes cósmicas e individuales’. Artículo en: Lucifer, el 
Mensajero de la Luz, septiembre de 2025, número 3, pp. 91-97.



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 33

Preguntas y respuestas
Conciencia animal

Según las enseñanzas teosóficas, entien-
do que todos los seres son mónadas y 
que todos se encuentran en una etapa 
diferente de desarrollo. Además, etien-
do que todos los seres evolucionan, cre-
cen en conciencia. ¿Pueden entonces 
los animales convertirse en humanos?

Respuesta
Por supuesto que pueden. Pero 
permíteme explicarlo con más detalle, 
ya que de lo contrario podría haber 
algún malentendido. 
Tienes razón al decir que todos los seres 
son mónadas; es decir, que son 
esencialmente conciencia ilimitada. Y, 
de hecho, se han desarrollado hasta 
cierto nivel. Y ese desarrollo requiere 
un vehículo, un cuerpo. El vehículo se 
corresponde plenamente con la etapa 
de conciencia en la que se encuentra 
dicha mónada. Así, una mónada que 
desarrolla su conciencia animal solo 
puede manifestarse en un cuerpo 
animal. Y, por supuesto, puedes 
particularizar esto aún más: la 
conciencia de un oso solo puede 
manifestarse en el cuerpo de un oso. 
¿Por qué enfatizo esto? Porque no es 
que el cuerpo de un animal – un perro 
o un gato, por ejemplo – se transforme 
en un cuerpo humano. Ese no es el 
caso. Es la conciencia de un animal la 
que, en un determinado momento de 
la evolución animal, se ha desarrollado 
tanto que ya no tiene nada más que 
aprender en el reino animal. Ha llevado 
a la perfección el elemento animal de la 
mónada. Ha completado la clase del 
reino animal y ahora pasa a la siguiente 
clase: el reino humano. Entonces 

formará, desde su interior, un nuevo 
cuerpo que se adapte a su nueva fase 
evolutiva.

Pregunta
¿Hay animales que ya hayan alcan-
zado esta etapa? ¿Animales que estén 
lo suficientemente evolucionados 
como para pasar al reino humano?

Respuesta
No, eso no es posible. La naturaleza 
tiene un orden. Hay ciclos 
importantes en la naturaleza, y hay 
que estar en el ciclo ‘correcto’. Para 
explicar esto completamente, 
tendríamos que explicar el 
gigantesco proceso evolutivo de los 
diez reinos de la naturaleza, desde los 
seres elementales hasta los dioses. 
Hagamos un resumen. La evolución 
de los seres humanos y los animales 
– y, por ende, de los demás reinos de 
la naturaleza – está estrechamente 
vinculada al planeta Tierra en el que 
vivimos, del que formamos parte. 
Un planeta también es un ser vivo. Y 
durante el largo ciclo de su vida, que 
es de unos cuatro mil millones de 
años, las mónadas de un reino 
concreto de la naturaleza pueden 
desarrollarse hasta tal punto, que 
alcancen la cima del reino al que 
pertenecen. Sin embargo, esto no 
ocurre automáticamente. Siempre 
depende del esfuerzo del propio ser.
 Así, en esta existencia del planeta, 
podemos convertirnos en hombres-
dioses, seres humanos perfectos; y los 
animales pueden convertirse en 
conciencias animales perfectas. 
Luego, el planeta muere y todos los 
seres que pertenecen a él disfrutan de 

un largo período de descanso. En la 
siguiente encarnación de la conciencia 
planetaria, esas conciencias animales 
perfectas pueden desarrollarse aún más, 
pero entonces en el reino humano.

Pregunta
¿Qué animales son los más 
desarrollados y, por lo tanto, los más 
cercanos a los humanos?

Respuesta
Eso es difícil de determinar, porque no 
hay dos criaturas iguales. Basándome 
en la teosofía y en lo que sabemos 
sobre el comportamiento animal, en-
tiendo que los mamíferos son los más 
cercanos a los humanos. Entre los 
mamíferos, vemos el cuidado más desa-
rrollado de las crías, una comunicación 
versátil, a menudo una rica vida social 
y una capacidad relativamente alta para 
resolver problemas.
Si nos remontamos a la lejana historia 
del planeta Tierra, la evolución de los 
mamíferos parece haber discurrido en pa-
ralelo a la de los humanos durante mu-
cho tiempo. También se observa que se 
parecen físicamente a ellos. Sin 
embargo, no cometamos el error de 
llamar mamíferos a los humanos, por-
que en teosofía, nunca es el cuerpo, sino 
siempre la conciencia, el factor de-
terminante para indicar a qué reino 
pertenece un ser. Así pues, aunque el ser 
humano físicamente es un mamífero, 
sigue perteneciendo al reino humano, 
porque ha desarrollado el pensamiento 
y la autoconciencia asociada, algo que 
los animales aún no han hecho. 
Además, creo que las mascotas y los 
monos son los más cercanos a los 
humanos. Al parecer, los gatos buscaron 



34 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

a los humanos por sí mismos, aunque 
nosotros creamos las condiciones que 
atraen instintivamente a los gatos. 
Los delfines también buscan a los 
humanos; les interesa mucho lo que 
hacen las personas. Los perros también 
han sido criados por los humanos en 
una determinada dirección. Esto 
último puede tener bastantes implica-
ciones para su propia evolución. Entre 
los insectos, las abejas están muy avan-
zadas. Los simios también están es-
trechamente relacionados con los 
humanos. Hay una historia interesante 
relacionada con esto, como se puede 
leer en La Doctrina Secreta, de H. P. 
Blavatsky. 

¿Existe realmente la 
inteligencia animal?
La cuestión es cómo se define ‘inteligen-
cia’. Si se entiende como la capacidad de 
desarrollar ideas de forma autocons-
ciente y encontrar soluciones mentales 
a los retos de la vida exterior, entonces 
debemos concluir que los animales no la 
tienen. Pero sin duda tienen una especie 
de ‘intelecto’ en su nivel de conciencia 
animal. Hay innumerables ejemplos de 
ello en la naturaleza. No solo entre los 
animales altamente desarrollados, sino 
incluso, en cierta medida, entre los ani-
males unicelulares. Los animales aún no 
han desarrollado la conciencia de sí 
mismos. Sin embargo, se han realizado 
algunos experimentos con espejos que 
demuestran que algunos mamíferos – y, 
por cierto, algunas aves – se reconocen 
a sí mismos en el espejo. Sin embargo, 
esto solo significa que los animales 
reconocen sus propios cuerpos. Pero, 
¿reconocen su conciencia como un ‘yo’ 
independiente? No, los animales no 
pueden pensar en sí mismos ni evaluar 
sus acciones. 
Se puede entender la inteligencia como 
la capacidad general de aprender. Y los 

animales sin duda pueden hacerlo, a 
veces incluso muy rápidamente. Se han 
realizado pruebas de laboratorio con 
ratones. En una jaula había comparti-
mentos con puertas detrás de las cuales 
se escondía un trozo de queso. Los 
ratones descubrieron rápidamente qué 
puerta tenía queso detrás y cuál no. Lo 
aprendieron a través de la experiencia, 
no a través de la actividad mental. 
Las abejas obreras tienen una división de 
tareas que funciona muy bien en la col-
mena, pero no elaboran cada mañana un 
horario de trabajo que indique a cada 
abeja lo que debe hacer ese día. Los 
animales tampoco pueden explicar a 
otro animal por qué hacen algo. Sin 
embargo, pueden dar ejemplo unos a 
otros.
Un castor roe árboles y ramas con sus 
afilados dientes, que luego utiliza para 
construir una presa que bloquea el flujo 
de un arroyo. Esto eleva el nivel del 
agua, lo que le permite proteger la en-
trada de su madriguera, que está bajo el 
agua, de los depredadores. Un mag-
nífico ejemplo de destreza y acción 
decidida, pero sin que los castores asis-
tan a cursos en los que aprendan los 
mejores métodos.

Pregunta
Hay mucha variedad en el reino ani-
mal. Si solo tenemos en cuenta a los 
mamíferos, hay ratones que pesan 
unos pocos gramos y ballenas que     
pesan toneladas. ¿Por qué no existe tal 
variación en el reino humano?

Respuesta
La respuesta se encuentra en el enorme 
viaje evolutivo de todas las criaturas del 
planeta Tierra. La vida del planeta es de 
más de cuatro mil millones de años. En 
las primeras fases evolutivas 
importantes, se construyeron los 
cuerpos. En la fase inicial, estos cuerpos 
eran de sustancia relativamente etérea. 
Esos primeros prototipos se solidificaron 
gradualmente y fueron el origen de 
innumerables variaciones físicas. En el 
reino animal, existe la llamada 
evolución material hacia la especia-
lización. En ciclos anteriores, los seres 
humanos también tenían un vehículo 
muy diferente, mucho más etéreo y más 
grande que el actual.
Sin embargo, en la humanidad, justo 
antes de la mitad del ciclo de vida del 
planeta, esta evolución material o 
vehicular dio paso a la del pensamiento. 
El cuerpo perdió importancia. Vemos 
una enorme variedad de caracteres, 
diferencias espirituales, mentales y 
psicológicas entre los seres humanos, 
pero sus cuerpos son iguales, salvo por 
pequeñas variaciones. Los animales no 
dieron ese ‘giro’ porque su pensamiento 
no se ha desarrollado. Continuaron cen-
trándose en el desarrollo de habilidades 
físicas especiales. Continuaron especia-
lizándose. De ahí la enorme variedad de 
cuerpos.

Pregunta
Muchos animales se han extinguido. 
¿Por qué?



Lucifer nr. 1 |enero 2026 | 35

Respuesta
Puede ser que un determinado 
vehículo ya no fuera adecuado. Las 
mónadas lo abandonaron y se encarna-
ron en un vehículo más apto para la 
conciencia en una fase posterior de su 
crecimiento. Se trata de un proceso 
natural. Recordad que la conciencia 
nunca puede morir. Siempre es el 
vehículo el que muere. Ahora bien, los 
seres humanos a veces han desempeña-
do un papel no tan bueno. Algunos 
animales se han extinguido debido a la 
codicia humana o a la falta de res-
ponsabilidad. Esto puede deberse a la 
caza excesiva o a que destruimos el 
hábitat de los animales y lo utilizamos 
para nosotros mismos. Al hacerlo, crea-
mos una barrera para las conciencias 
animales que habitaban esos cuerpos 
extintos. Sin estas intervenciones, estas 
especies habrían existido durante    
mucho más tiempo. 
Desde un punto de vista kármico, esta-
mos en deuda con estos animales y 
algún día tendremos que reparar el 
daño que les hemos causado.

Pregunta
Tengo la impresión de que solo se están 
extinguiendo los animales hermosos. 
Los pandas o ciertas especies de 
colibríes. Pero las ratas y los cuervos 
abundan. ¿Es esto correcto?

Respuesta
Lo que uno encuentra hermoso es una 
cuestión de gusto personal. Pero lo que 
es cierto, y tal vez a eso se te refieres, es 
que los animales altamente especializa-
dos tienen muchas menos posibili-
dades de sobrevivir en comparación 
con las especies que dependen menos 
de fuentes de alimento o hábitats 
específicos. 
Mencionas a los pandas. Son animales 
muy especializados y peculiares. Solo 
comen un tipo concreto de bambú y, 

si no lo encuentran, simplemente no 
comen. Entonces se dedican a dormir. 
También parece ser que les resulta muy 
difícil aparearse. No solo en los 
zoológicos, sino también en la 
naturaleza. La hembra es fértil única-
mente durante un breve periodo de 
tiempo y, si el macho no está dispuesto 
– lo que parece ocurrir a menudo –, 
tienen que esperar otro año. 
La especialización conduce al estanca-
miento y, en última instancia, a la 
extinción. 
Por otro lado, tomemos como ejemplo 
las ratas o los cuervos, que mencionas; 
son mamíferos y aves muy universa-
lizadas. Puede parecer extraño, pero se 
sienten como en casa en cualquier 
lugar, tienen una gran capacidad de 
adaptación, comen de todo, no son 
exigentes a la hora de construir sus    
nidos y, además, son muy ‘inteligen-
tes’. 
Es como con los humanos, si te 
especializas mucho en una dirección y 
descuidas todos los demás aspectos del 
ser, al final eso conducirá a un re-
troceso en la gran evolución.

Pregunta
Has hablado de los animales como 
nuestros hermanos menores. ¿Qué 
quieres decir exactamente con esto?

Respuesta
Son nuestros hermanos menores. 
Provienen de la misma fuente universal 
que nosotros. La única diferencia entre 
nosotros y los animales es que nosotros 
estamos ligeramente más desarrollados 
en nuestra conciencia. Pero su origen, 
su núcleo más profundo, es tan 
ilimitado como el nuestro, todos so-
mos mónadas. 
Por eso debemos ser mucho más 
conscientes de nuestra responsabilidad 
hacia nuestros hermanos menores. 
Con qué crueldad los tratamos a menu-
do. Fijémonos en la ganadería indus-
trial, en la caza, en cómo destruimos 
su hábitat por nuestra codicia. Por 
otro lado, mutilamos a nuestras 
mascotas mimándolas y criándolas de 
una determinada manera que nos     
parece bonita o divertida. 
Si realmente respetamos a los animales, 
les damos el espacio para que sean 
ellos mismos y, de esa forma, desarro-
llen aún más su conciencia animal. En 
ese sentido, la humanidad todavía 
tiene mucho que aprender.



36 | Lucifer nr. 1 |enero 2026

Agenda
Conferencias en inglés
los domingos, de enero a junio 2026
Las conferencias en inglés se pueden seguir a través de la 
retransmisión en directo. Cada semana hay una 
conferencia el domingo a las 19:30 CE(S)T. Después de 
cada conferencia hay un estudio sobre el tema tratado.

El día de la conferencia, aparecerá un mensaje en rojo en 
la página de inicio indicando que se puede seguir en    
directo. Haga clic en este mensaje y será redirigido a la 
retransmisión en directo en YouTube. Allí podrá seguir la 
conferencia en directo. ¿Tiene alguna pregunta durante la 
conferencia? Envíela a questions@blavatskyhouse.org y la 
responderemos al final de la conferencia.
Después de cada conferencia, habrá una sesión de estudio 
interactiva a través de ZOOM. Si desea participar, regístrese 
en nuestra página web para que podamos enviarle el enlace 
de ZOOM. Más información en: www.blavatskyhouse.org

Enero
Compasión: la esencia de la iniciación
(…)
18 de enero La relación mística entre el discípulo y el

 Maestro 
25 de enero Las iniciaciones: no un fin, sino un medio

Febrero
Continuidad de la conciencia: la muerte y el 
más allá
01 de febrero La ilusión del nacimiento y la muerte
08 de febrero La gran aventura del alma humana en 

                     el latido del sistema solar
15 de febrero Ejercicio para discernir lo permanente y
                            lo temporal en ti mismo
22 de febrero Recuerda tu sabiduría de encarnaciones
                            anteriores 

Orden de Sabiduría y Compasión
Quienes llegan al núcleo de todas estas tradiciones 
espirituales siempre encontrarán la misma luz de sabiduría, 
compasión y fraternidad universal. Es un argumento de 
peso que la Logia de Sabiduría y Compasión envíe 

repetidamente mensajeros al mundo para proclamar el 
mismo mensaje de la conexión inseparable de todos los 
seres y el amor universal. Pero cada época es diferente. 
Cada civilización necesita un ‘envoltorio’ específico en el 
que empaquetar el mensaje. Precisamente por eso es tan 
esclarecedor profundizar en todas las tradiciones de 
sabiduría, porque esto conducirá a una mejor comprensión 
de su fuente: la Theosophia o Sabiduría Divina. El rey 
AEoka aconsejó a los seguidores de un movimiento 
religioso concreto que estudiaran otras religiones para 
poder comprender mejor la suya propia. Por lo tanto, si 
sigues estas cuatro series de conferencias, la religión de la 
Sabiduría, la Theosophia, te resultará cada vez más clara.

Sabiduría universal en la tradición egipcio-
africana 
01 de marzo ¿De dónde obtuvieron los antiguos
                            egipcios su profundo conocimiento? 
08 de marzo La relación mística entre la Gran Pirá-

     mide y el Libro Egipcio de los Muertos 
15 de marzo El valor actual de la tradición hermética 
22 de marzo Yo soy porque nosotros somos: vivir
                            según el Ubuntu

La sabiduría universal en la tradición 
oriental
29 de marzo El Oriente místico  
12 de abril El Buda: el mensajero cíclico 
19 de abril El Tao Te Ching de Lao-Tsu: ahora 
26 de abril Lecciones de las Cartas de los Mahqtmas

La sabiduría universal en la tradición griega
3 de mayo Los Misterios griegos 
10 de mayo Sabias lecciones de la Academia de

     Platón 
17 de mayo Inspiración de la escuela neoplatónica de
                            Alejandría 
31 de mayo ¿Cómo destronar al tirano? En ti mismo
                            y en el mundo

La sabiduría universal en el cristianismo 
original 
07 de junio Las raíces del cristianismo 
14 de junio Gnosis, conocimiento divino 
21 de junio Reconocer la ética del Sermón de la

    Montaña
28 de junio La Religión del futuro



El nombre de la Fundación [S�ch�ng] es 
“S�ch�ng Interna�onal Study-Center for 
Independent Search for truth”. Su domicilio 
social se encuentra en La Haya, Países Bajos.
El objeto de la Fundación es formar un núcleo de 
la Hermandad Universal mediante la difusión del 
conocimiento sobre la estructura espiritual de 
los seres humanos y el cosmos,
libre de dogma..

La Fundación se esfuerza por lograr este obje�vo 
impar�endo cursos, organizando charlas 
públicas y otros, impar�endo libros, folletos y 
otras publicaciones, y aprovechando todos los 
demás recursos disponibles.
I.S.I.S. Founda�on es una organización sin ánimo 
de lucro, reconocida como tal por las 
autoridades fiscales de los Países Bajos. A los 
efectos de las autoridades fiscales, I.S.I.S. 
Founda�on �ene lo que se llama el estatus de 
ANBI.

ANBI significa Organización General de 
Beneficios (Algemeen Nut Beogende Instelling).
• Es una organización sin ánimo de lucro, por 

lo que no �ene ganancias. Cualquier 
beneficio obtenido de, por ejemplo, las 
ventas de libros, debe ser u�lizado 
completamente para las ac�vidades 
benéficas en general. Para Fundación I.S.I.S., 
esto se hace difundiendo la Teoso�a. (Nos 
referimos a los estatutos, obje�vos y 
principios para más información.)

• Los miembros de la Junta deben cumplir con 
los requisitos de integridad.

• El ANBI debe tener una propiedad separada, 
por la cual un director o formulador de 
polí�cas  no puede mandar sobre esta 
propiedad como si fuera suya.

• La remuneración de los miembros del 
consejo sólo puede consis�r en un 
reembolso por gastos y asistencia.

I.S.I.S. El número de la Fundación ANBI es 50872.

Editores: 
Barend Voorham,  Henk Bezemer, 
Rob Goor, Erwin Bomas, Bouke van 
den Noort, Nico Ouwehand

Edición final: 
Herman C. Vermeulen

Oficina editorial:
I.S.I.S. Founda�on Blavatskyhouse
De Ruijterstraat 72-74
2518 AV Den Haag
Países Bajos
tel. +31 (0) 703461545
e-mail: 
luciferred@isis-founda�on.org

© I.S.I.S. Founda�on
Nada de lo contenido en esta 
publicación puede ser reproducido o 
divulgado en cualquier forma o por 
cualquier medio, ya sea 
electrónicamente, mecánicamente, 
por fotocopias, grabaciones o 
cualquier otro medio sin el permiso 
previo del editor.

Lucifer®

Colofón Fundación I.S.I.S. 
Las tres Proposiciones fundamentales 
de la Teoso�a
A pesar del gran alcance de las enseñanzas teosóficas, se basan en tres 
proposiciones fundamentales. Para una comprensión adecuada de la Teoso�a, 
es necesario considerarlas cuidadosamente.

La primera proposición fundamental: lo Ilimitado
Un PRINCIPIO Omnipresente, Eterno, Ilimitado e Inmutable, sobre el cual toda 
especulación es imposible, porque trasciende el poder de la concepción 
humana, y sólo podría ser empequeñecido por cualquier expresión humana o 
similitud (…)
Una Realidad absoluta anterior a todo ser manifestado y condicionado.*

Y aunque incognoscible, esta realidad absoluta es el fundamento de toda vida.

La segunda proposición fundamental: Ciclicidad
La Eternidad del Universo in toto como plano sin límites; periódicamente 
“escenario de Universos innumerables, manifestándose y desapareciendo 
incesantemente”, llamados “las estrellas que se manifiestan, y las “chispas de 
la Eternidad”.*

Todos los seres son «chispas de Eternidad» imperecederas, que pasan 
alterna�vamente por fases de vida ac�va y de reposo interior (sueño o 
muerte), en un proceso cíclico incesante.

La tercera proposición fundamental: la unidad esencial de toda 
vida
La iden�dad fundamental de todas las Almas con el Alma Suprema Universal, 
siendo esta úl�ma un aspecto de la Raíz Desconocida; y el peregrinaje 
obligatorio de cada Alma —una chispa de la primera— a través del Ciclo de 
Encarnación, o (de “Necesidad”) conforme a la ley Cíclica y Kármica, durante 
todo el término de aquél. *

La misma Vida Una fluye por los corazones de todo lo que existe. Todo está 
vivo. No hay materia muerta. Por lo tanto, todo es esencialmente igual. Todo 
posee de forma latente las mismas facultades que el todo mayor del que forma 
parte (Alma-Suprema) y despliega gradualmente estas facultades inherentes, 
reencarnándose con�nuamente (segunda proposición). Este crecimiento de la 
conciencia se produce siempre interactuando y es ilimitado (primera 
proposición).

* Fuente: H.P. Blavatsky, La Doctrina Secreta. Volumen I, p. 43-47 (paginación edición 
original).

Para más explicaciones, consulte nuestro si�o web: 
blavatskyhouse.org/about-us/what-is-theosophy/

El nombre de la Fundación [S�ch�ng] es 
“S�ch�ng Interna�onal Study-Center for 
Independent Search for truth”. Su domicilio 
social se encuentra en La Haya, Países Bajos.
El objeto de la Fundación es formar un núcleo de 
la Hermandad Universal mediante la difusión del 
conocimiento sobre la estructura espiritual de 
los seres humanos y el cosmos,
libre de dogma..

La Fundación se esfuerza por lograr este obje�vo 
impar�endo cursos, organizando charlas 
públicas y otros, impar�endo libros, folletos y 
otras publicaciones, y aprovechando todos los 
demás recursos disponibles.
I.S.I.S. Founda�on es una organización sin ánimo 
de lucro, reconocida como tal por las 
autoridades fiscales de los Países Bajos. A los 
efectos de las autoridades fiscales, I.S.I.S. 
Founda�on �ene lo que se llama el estatus de 
ANBI.

ANBI significa Organización General de 
Beneficios (Algemeen Nut Beogende Instelling).
• Es una organización sin ánimo de lucro, por 

lo que no �ene ganancias. Cualquier 
beneficio obtenido de, por ejemplo, las 
ventas de libros, debe ser u�lizado 
completamente para las ac�vidades 
benéficas en general. Para Fundación I.S.I.S., 
esto se hace difundiendo la Teoso�a. (Nos 
referimos a los estatutos, obje�vos y 
principios para más información.)

• Los miembros de la Junta deben cumplir con 
los requisitos de integridad.

• El ANBI debe tener una propiedad separada, 
por la cual un director o formulador de 
polí�cas  no puede mandar sobre esta 
propiedad como si fuera suya.

• La remuneración de los miembros del 
consejo sólo puede consis�r en un 
reembolso por gastos y asistencia.

I.S.I.S. El número de la Fundación ANBI es 50872.

¿Le interesan nuestras 
conferencias?
Véalas en nuestro canal de 
YouTube:

youtube.com/
@theosophicalsociety-tspl



Wisdom
Compassion

Peace

The stream of 

Online SYMPOSIUM
14 September 2025
Via Zoom - start 18:00 CEST

©
 Print B

lavatskyhouse 2025

Registration: blavatskyhouse.org

The logic
Heartof

the

Publicada por la Fundación I.S.I.S. (International Study-centre for Independent Search for truth)Nr. 1 | enero 2026

Temas de actualidad a la luz de la Sabiduría Antigua o Teo-Sofía:
la fuente común de todas las grandes religiones del mundo, filosofías y ciencias

Para los buscadores de la verdad

ferciL ®u
el Mensajero
              de la Luz

Simposio 2025
La lógica del Corazón

  • Introducción

• La corriente de Sabiduría y
  Compasión del Corazón
 Cósmico

• ¿Cómo reconocemos los
métodos de trabajo de la
Jerarquía de Compasión?

 • Sé un eslabón en la
 corriente de Sabiduría, 
Compasión y Paz

Acerca de la astrología, parte 3:
Sobre la naturaleza de las
influencias cósmicas

La compasión como mo�vo 
para actuar

Conciencia animal

Por qué esta revista se llama Lucifer

Lucifer literalmente significa Mensajero de Luz   

Cada cultura en Oriente y Occidente �ene sus mensajeros de luz: inspiradores 

que es�mulan el crecimiento espiritual y la renovación social. Es�mulan el 

pensamiento independiente y viven con una profunda conciencia de 

fraternidad.

Estos mensajeros de luz siempre han encontrado resistencia y han sido 

difamados por el orden establecido. Siempre hay personas que no se 

de�enen, se aproximan e inves�gan sin prejuicios su sabiduría.

Para ellos está des�nada esta revista.

“…  el �tulo elegido para nuestra revista está tanto asociado con las ideas 

divinas como con la supuesta rebelión del héroe del Paraíso Perdido de Milton 

…

Trabajamos para la verdadera Religión y Ciencia, en interés de hechos y contra 

la ficción y los prejuicios. Es nuestro deber – asi como las ciencias naturales – 

iluminar los hechos que hasta ahora han estado envueltos en la oscuridad de 

la ignorancia ... Pero las Ciencias Naturales  son sólo un aspecto de la Ciencia y 

la Verdad. 

Las Ciencias del espíritu y de la é�ca, o la teoso�a, el conocimiento de la 

verdad divina, son aún más importantes.”

(Helena Petrovna Blavatsky en el primer número de Lucifer, sep�embre de 

1887)

La Fundación I.S.I.S.
Los siguientes principios son fundamentales en la labor de la Fundación I.S.I.S.:

1. La unidad esencial de toda existencia.
2. Sobre esta base: la hermandad como un hecho de la naturaleza.
3. Respeto por el libre albedrío de todos (cuando se aplica desde esta idea de 

fraternidad universal).
4. Respeto a la libertad de todos para construir su propia visión de la vida.
5. Apoyar el desarrollo de la propia visión de la vida y su aplicación en la 

prác�ca diaria.

http://blavatskyhouse.org

